

# تحریک وہابی و دیوبندی کے نشیب و فراز



## مؤلف

حضرت مولانا حافظ قاری مفتی  
و سید اختر بلال قاسمی صاحب  
نائب خلیفۃ الرحمٰن الرحمٰنی عرب

## مقدمة

حضرت مولانا مفتی فضیل الرحمن بلال حشان



---

# تحریک و بانی دیوبندی

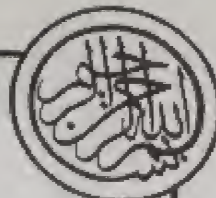
## کے

## تشییب و فراز

مؤلف

حضرت مولانا ناجی افظقاری مفتی  
و سید اختر بلان قاسمی صنا  
نائب خطیب مفتی الدنام، سعودی عرب





## تفصیلات

نام کتاب : حجتیک وہابی دیوبندی کے نشیب و فراز  
 مؤلف : حضرت مولانا حافظ قاری مفتی وسیم اختر بلال قاسمی  
 مقدمہ : مولانا مفتی فضیل الرحمن بلال عثمانی مدظلہ  
 صدر مفتی دارالعلوم وقف دیوبند

صفحات : ۵۶  
 کپیوٹر کتابت : عمر الہی، دیوبند  
 سن اشاعت : دسمبر ۲۰۱۵ء  
 باہتمام : عظیم بک ڈپو دیوبند





## فہرست

|   |                                                   |
|---|---------------------------------------------------|
| ۶ | تحریر میری تدبیر آپ کی دیکیم قاگی                 |
| ۷ | مقدمہ   کشکش کا حل   مفتی فضیل الرحمن ہلال عثمانی |

### باب اول

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| ۹  | تحریک اسلامی کے چند ادوار       |
| ۱۰ | بر صیریں بزرگان دین کی سرگرمیاں |
| ۱۲ | عرب ممالک کی حالت               |
| ۱۳ | زوال اپنے عروج پر               |
| ۱۵ | تعارف عبد الوہاب مجددی          |
| ۱۶ | عقائد و ہابیت                   |
| ۱۹ | شاہ عبدالعزیز کا کارنامہ        |
| ۲۳ | چند ادوارے                      |
| ۲۵ | دعوت کے اثرات                   |

### باب ثانی

|    |                                     |
|----|-------------------------------------|
| ۲۶ | شاہ اسماعیل کی عبد الوہاب سے ملاقات |
| ۲۷ | مولانا قاسم نانو توی                |
| ۲۸ | شیخ الہند                           |
| ۲۹ | شیخ الہند کا ماسٹر پلان             |

باب تالث

|    |                           |
|----|---------------------------|
| ۳۳ | کھڑک انتہا پ              |
| ۳۵ | سیاست                     |
| ۳۶ | کام اگنی کہاں ت           |
| ۳۸ | لادی سیاست کے نظر انداز   |
| ۳۹ | بیرونیت کے اثرات          |
| ۴۰ | اسلام اور بیرونیت         |
| ۴۱ | قومیت کے اثرات            |
| ۴۰ | مشرقیت یا مغربیت کے اثرات |

باب رابع

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| ۴۳ | نظریہ میں تزلزل                 |
| ۴۶ | مشن شیخ البند پر حالات کے اثرات |
| ۴۵ | اسلامی قومیت                    |
| ۴۶ | نظریہ قومیت کا اثر              |

باب خامس

|    |                         |
|----|-------------------------|
| ۴۸ | دوقوی نظریہ             |
| ۵۰ | پہنچ منزل یا راہ منزل   |
| ۵۱ | نجات                    |
| ۵۲ | دوسرا نیاں: بدعت، سیاست |
| ۵۳ | ملانج                   |

## تحریر میری، تدبیر آپ کی

آغاز دنیا سے اچھائی برائی کا سکمم نہ ہوا ہے نہ ہو سکتا ہے دونوں کے الگ الگ راستے ہیں۔ مگر اکثر برائی اپنے غلبہ اور فائدہ کے لئے اچھائی کا روپ دھار کر سامنے آ جاتی ہے اس کا مکر وہ چہرہ کسی بھی نقاب کے پیچھے ہو اللہ کے اچھے بندے اور دانشور اس چہرے کو پہچان لیتے ہیں اور اس کو بے نقاب کرنے کی بھرپور کوشش کرتے ہیں نقاب سماجیت کا ہو یا یا یہودیت، فرقہ واریت ہو یا لادینیت کا اس راستے میں بڑی بڑی قربانیاں دیتے ہیں، چاہے وہ ہائل کی قربانی ہو یا آتش نمرود میں کوونے کا مرحلہ ہو بھر یوسف میں ڈوبنا ہو یا فرمودی دربار ہو آرے سے کتنا ہو یا صلیب عیسیٰ پر چڑھنا ہو، ہو طائف کی گلیاں ہوں یا مکہ کی پتھریلی زمین بدر کا میدان ہو یا کر بلکا کام مقام، حجاز کی سر زمین ہو یا جنم کی بھوی۔ ہر صدی میں مجتہدین وقت نے قوم کو جگایا، اٹھایا، اور راہ راست پر لگایا۔

الحمد للہ یہ کام ہر سرز میں میں مختلف ناموں سے ہوتا رہا۔ جیسا کہ تاریخ بتاتی ہے کہ عبد الوہاب مجددی اور مولانا قاسم نانوتوی نے ایک ہی راہ چھی۔ یہ اتنا فرق ہوا کہ مولانا قاسم رحمۃ اللہ کے افکار پر وقت کا گرد و غبار پڑ گیا اور تحریک وہابیت کو مادی طاقت کا تعاون مل گیا۔ انشاء اللہ کا مرانی دونوں کے قدم چوئے گی۔ اور ایک آفیٰ اتحاد پوری دنیا کی فلاج کے لئے اور اخروی نجات کے لئے ضرور ہو گا۔ جس کا مکمل لامحہ عمل چودہ سو سال پہلے آچکا ہے۔ اسی بکھرے خواب کو چند محضر سے لفظوں میں سیئنے کی کوشش کی ہے۔ قارئین خود فیصلہ فرمائیں گے۔ اگر باتیں ذہن نشیں ہوتی ہیں تو یہ اللہ تعالیٰ کا کرم ہو گا درستہ میری کوتا ہی۔ جس پر میں ہر وقت آپ کی تنبیہات کا منتظر ہوں گا۔

خادم اسلام

[مولانا حافظ قاری عالم فاضل]

وسم اختر بلال قاسمی

الدمام۔ سعودی عرب کیم جنوری ۲۰۱۳ء

## مقدمہ

الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين وصلاة الله وسلامه  
ورحمته وبركاته على صفة عباده وخيرته من خلقه محمد عبد رسوله وعلي  
أهل بيته الطاهرين وصحابته اجمعين ومن تبعهم بحسان الى يوم الدين۔

حق وباطل کی کلکشی بات نہیں ہے، آغاز سے یہ سلسلہ جاری ہے اور شاید چلتا رہے گا۔

ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز۔ چنان مصطفوی سے شارب یعنی

قابل مبارکباد ہیں وہ مردوں حق جنہوں نے راہ حق میں ہر طرح کی قربانیاں پیش  
کر کے چھائی کے اجائے پھیلائے ہیں۔

بنا کر دندن خوش رے بخاک و خون غلطیدن

خدا رحمت کندایں عاشقان پاک طیبت را

باطل نے اپنے زور اور بے پناہ طاقت کے باوجود ہمیشہ ناکامی کا مندیکھا ہے۔ وسائل و  
ذرائع کے باوجود عیاری اور مکاری کے شیطانی جال تاریخ ہوتے رہے ہیں۔ طاقتوں اور ترقی  
یا فتنہ قوموں کا عروج اور پھر ان کے زوال کی داستانیں تاریخ کے صفحات پر پھیلی ہوئی ہیں اور  
جن کو خالق کائنات نے سوچنے والے دل و دماغ دیکھنے والی آنکھیں اور سننے والے کان  
دیے ہیں وہ ان قوموں کے عبر تناک انعام سے بہت کچھ سکھتے ہیں جن کے اپنے وقت میں  
ذکر نہ بجتے تھے۔ مگر اب ان کا نام و نشان بھی ڈھونڈنے سے نہیں ملتا۔

گذرے ہوئے زمانہ کے فرعون ہوں یا موجودہ زمانہ کے آمرین وقت انعام کی  
یکسانیت پکار پکار کر رہی ہے باطل منہ بھی کے لئے آیا ہے اور اس کو منا ہی ہے۔

اللہ کا فیصلہ ہے کہ وہ نور حق کو مکمل کر کے رہے گا چاہے کسی کو اچھا لگے یا نہ لگے۔

ناز کبھی ان لوگوں کی سعادت مندی، خوش بختی اور ان کے نصیبے کی رفتت پر جو کارروان

جن کے رفیق رہے ہیں وہ چاہے دہلی کے شاہ ولی اللہ محدث ہوں عرب کے عبد الوہاب مجددی ہوں یا دیوبند کے مولانا قاسم نانو تو ہوں۔ اللہ کے دین کے لئے ان سب کی جدوجہد ان کی کاوشیں اور ان کی قربانیاں ہمارے لئے مشغول راہ ہیں۔

بڑی صرفت ہے ہمارے ممتاز فاضل مفکر اور صاحب بصیرت عالم دین مولانا و سیم اختر بلال قاسمی نے یہ رسالہ مرتب کیا ہے جس کا نام (تحریک وہابی دیوبندی کے نشیب و فراز) ہے۔ مولانا نے اس رسالے میں دونوں تحریکوں کا جائزہ لیتے ہوئے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ دراصل یہ دونوں ہی تحریکیں ایک عالمی اسلامی نظام کو قائم کرنے کے لئے براپا کی گئیں تھیں۔ انہوں نے اپنے رسالہ میں ایک بہت ہی اہم بات لکھی ہے کہ حفید حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی ملاقات مولانا عبد الوہاب مجددی سے ہوئی اور دونوں کے درمیان چار نکالی فارمولے پر اتفاق ہوا۔ مولانا اپنے رسالہ میں ان تحریکوں کی مقصدی یکسانیت کو سامنے لا کر یہ امید رکھتے ہیں کہ ایک آفیئی نظام قائم ہونا چاہیے اور سب کا ایک روحاںی مرکز ہو جس سے سب وابستہ ہوں۔ ہو سکتا ہے کہ مولانا کی تمام باتوں سے پورا اتفاق نہ کیا جائے۔ لیکن اس تحریر میں کچھ مغاید اور قابل توجہ پہلوائیے ضرور ہیں جن پر غور کیا جانا چاہیے۔

مولانا کی صحت و عافیت اور ان کی صلاحیتوں سے زیادہ سے زیادہ فائدہ چھپنے کی اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے ہوئے امید ہے ان کی فکر و تحریر سے ملت مستفید ہوتی رہے گی۔

[مفتی] فضیل الرحمن بلال عثمانی

۲۸ / دسمبر ۲۰۱۳ء مطابق ۲۲ / صفر ۱۴۳۵ھ، بروز ہفت

دارالسلام اسلامی مرکز، مالیر کوٹلہ [چنگاب]

موباکل: ۰۹۲۱ ۲۸۶۹۵۰۰ قون نمبر ۱۱۵۲۵۱۱

## باب اول

## تحریک اسلامی کے چند ادوار

ستہ ہوئی صدی یوسوی میں تحریک اسلامی مختلف ناموں سے وسط ایشیا میں بیدار ہوئی، ان میں سے جازی تحریک اور ولی اللہی تحریک کا مختصر ساق جو یہ قارئین کے سامنے ہے تحریک اسلامی کا چار راحل سے گزرتا گزیر ہے آمنوا، اعملوا، اقیموا، اظہروا، ا۔ آمنوا، ایمان لاو۔ یعنی پعد و نصیحت اور دلائل کے ذریعہ عقائد کی اصلاح۔ ۲۔ اعملوا عمل صالح کرو، ہر وہ عمل جو اللہ کو پسند ہے اس کو خلوص دل سے کرنا۔ ۳۔ اقیموا، اقامت دین، یعنی ماننے والوں پر اسلامی قانون (معروف، مکر) کو نافذ کرو۔ ۴۔ اظہروا اعلیٰ الدین کلمہ نہ ماننے والوں پر [بھی] دعوت دین پیش کرو۔ پہلے دو رحلے کی دور کی یاد تازہ کرتے ہیں، آخر کے دو رحلے مدینی دور کی یاد دلاتے ہیں۔

[۱] اس کے بعد ۔۔۔۔۔ خلقاء راشدین کا دور۔ سنبھرا اور

[۲] پھر اموی دور۔۔۔۔۔ [ہشام بن عبد الملک تک]

[۳] پھر عباسی دور۔۔۔۔۔ منصور السفاح سے زوال بغداد تک

[۴] پھر عثمانی دور۔۔۔۔۔ ۱۹۱۸ء تک

اس کے بعد دور آفاقتی کا عملی ثبوت نظر نہیں آتا۔ بلکہ یہ عالمگیر مشن وطنیت میں سما ہوا، یا اکائیوں میں بٹا چھنا ہوا ہی نظر آتا ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد مسعود میں اسلامی حکومت کی ختنی داشت تل ڈالی گئی تھی جوئی بنیادوں پر قائم اور دینی روابط پر استوار ہوئی چنانچہ اس عالمگیر مشن نے اہل عرب کا انتشار اور اختلاف ختم کر کے ان کو اتحاد کی لڑی میں پروردیا ان میں باہمی اتفاق و اتحاد کی روح پھونک دی اور بلا امتیاز ان سب کو ایک ہی صفت میں کھڑا کر دیا اور خلافت راشدہ کے دور میں اس وحدت کی دیوار کو مزید استحکام حاصل ہوا اور اس کی بنیادوں

کو تقویت حاصل ہوئی۔ بنابریں اب مسلمانوں کو موقع فصیب ہوا کہ وہ جزیرہ عرب سے فائیں گے میں اور دوسرے ملکوں کو فتح کریں اور ان کو اسلامی عطا کم سے روشناس کرائیں گے اور کہ جاں کیلئے اعلیٰ الدین کلہ کا عملی مظاہر ہے ہو۔ چنانچہ ان کی سلطنت کا حلقوں بن بدن و سقی ہو جائیں گے حتیٰ کہ بر انظم ایشیا اور بر اعظم یورپ کے ممالک ان کے زیر گئیں آگئے اسلام کی برکت سے مختلف رنگ و نسل کے لوگوں میں ایسا زبردست اتحاد پیدا ہوا جس کی نظیر نہیں ملتی، اسلام دشمن اسے دیکھ کر دل ہی دل میں جلتے تھے وہ اپنا مقام کھو چکے تھے اسلام کی شان و شوکت اس کا عروج ان کی برداشت سے باہر تھا۔ وہ اندر ہی اندر جلتے اور کڑھتے تھے اپنی کمزوری اور بے کسی کا احساس بھی تھا۔ چنانچہ اسلامی وحدت کے قلعہ کو سوار کرنے کے لئے اسکی تدبیریں سوچیں جو مسلمانوں کے وہم و گمان میں بھی نہیں تھی۔ یہ تدبیریں انڈو پاک اور سر زمیں چاڑیوں میں کارگر ہوئیں اور انہیوں نے مسلمانوں کی وحدت کی دیواریں شکاف ڈال دیے جس کے نتیجہ میں پانچویں صدی ہجری میں مسلمانوں کا زوال اپنے عروج پر تھا ان کے اتحادی قلعہ میں اتنے شکاف پڑ گئے تھے کہ صلیبوں اور عیسیا بیویوں کو مسلمانوں پر حملہ کرنے کی جرأت ہوئی۔ تاتاریوں کو قلعہ کی اینٹ سے اینٹ بھانے میں کوئی دشواری پیش نہیں آئی۔ لاقانوں نے کاراج ہو گیا، مذہب کے نام پر بدعات و خرافات کا رواج ہو گیا جہالت کا دور دورہ ہو گیا۔ شاذ ہی کوئی عالم نظر آتا۔ ناخواندہ مشائخ کی کثرت ہو گئی دولت عثمانی کے زوال کے اثرات چہار سو نمایاں ہو گئے تھے، بر صیفیر میں مجدد الف ثانی۔ پھر شاہ ولی اللہ اور ان کا خاندان سر زمین عرب میں ابن حمیہ، ابن قیم وغیرہ نے ان سازشوں کا بھر پور مقابلہ کیا۔

### بر صیفیر میں بزرگان دین کی سرگرمیاں

ستر ہوئی صدی کے اوپر میں بر صیفیر میں حضرت مجدد الف ثانی کی جدوجہد فکری اصلاح تک محدود تھی کیوں کہ اس وقت تک نظام اسلامی کی گاڑی چل ہی رہی تھی بلکہ عالمگیر کے دور

میں تو بہت بہتر نظام تھا۔ اخباروں میں صدی عیسوی کے اوائل یعنی ۳۰۳ء میں شاہ ولی اللہ دہلی میں پیدا ہوئے اور صرف ۶۱ سالکی عمر میں ۶۳ء میں انتقال ہو گیا۔ عالمگیر کی وفات کے بعد ہندوستان میں مغلوں کی سیاسی قوت کا زوال شروع ہو گیا اور پورا ملک تیزی سے انتشار کی گرفت میں چلا گیا اس زمانہ میں نادر شاہ نے دہلی کو لوٹا وسط ہندو مختار بن گئے تھاںی ہند میں مکھوں کے فوجی گروہ نے غلبہ حاصل کیا مختلف صوبوں کے گورنر خود مختار بن گئے تھاںی ہند میں مکھوں کے فوجی گروہ نے سر اخالیا، انگریزوں نے بھی ہندوستان کی سیاست میں دخل دینا شروع کر دیا، گویا امام شاد ولی اللہ کے دور میں نظام کافی فرسودہ ہو چکا تھا چنانچہ اپنے دور کے نظام کی اور ہالگ کرنے کے لئے "فک کل نظام" کا نظریہ دیا تاکہ عادلانہ صالحانہ نظام کا قیام ہو سکے۔ خاص کر مغل سلطنت کے زوال کے بعد ملت اسلامیہ کو رام راج کا لقیر ترینے سے بڑی حکمت عملی سے بچایا [اس وقت بے شمار ہندو تنظیمیں بُنی شروع ہو گئی تھیں، تقریباً پانچ سو پہنچھوڑ جواہرے ہندوستان میں تھے جس کو ۱۸۵۷ء کے بعد "پیرامانی" کہا گیا، گویا الگ الگ چھوٹے چھوٹے خود مختار ملک] شاہ صاحب نے تجدید احیاء دین کا کام اپنے ہاتھ میں لیا، اور صرف نظریہ ہی نہیں بلکہ چند عملی اقدام بھی کیے اس سلسلہ میں احمد شاہ ابدالی سے بھی رابطہ قائم کیا۔ چند اعلیٰ طبقوں سے بھی اس انقلابی دعوت کے لئے رابطہ کیا، اس عالمگیریشن اسلامی کیلئے شاہ صاحب کا "فک کل نظام" ایک ذریعہ تھا، اسی طرح شاہ عبدالعزیز کا "جگ آزادی" کیلئے فتویٰ اس "عالمگیریشن" کیلئے ذریعہ تھا [جو بعد میں ہدف مسلمین بنتا چلا گیا] درحقیقت شاہ صاحب نے اپنی بصیرت سے مستقبل کے انقلاب اور اس کے ساتھ لادینیت کے سیلا ب کو بھانپ لیا تھا۔ حالاں کہ شاہ صاحب کا انتقال ۶۳ء میں ہوا جس کے ۲۶ سال بعد انقلاب فرانس آیا ہے جمہوریت یا آزادی کی بنیاد کہا جاتا ہے اسی طرح ۵۵ سال بعد کارل ماس کس پیدا ہوا ہے اشتراکیت اور معاشری انقلاب کا داعی اول کہا جاتا ہے مگر تقریباً سو سال پہلے ہی شاہ صاحب نے اسلام کا سیاسی اقتصادی معاشری اور تہذیبی پروگرام قرآن و حدیث کی روشنی میں مدون اور متعین فرمادیا

تحا] جس کا ثبوت جمیۃ اللہ البالغہ اور ازادۃ الخلقاء جیسی کتابیں ہیں [۱] جو یقیناً ایک عالمگیر مشن کی تھا] کامیابی کا ضامن تھا شاہ صاحب نے اپنا کام اودھ چنوبی ہند سندھ اور بیرون ہند جاز، تک پھیلا دیا تھا [ممکن ہے تحریک دہلیت یا اس انداز کی تحریکیں فکر و لی الہی (جوتام افکار کا شجر طوبہ پہلا نہیں ہے) اس کا ہی پرتو ہوں جس کو خانوادہ ولی الہی نے انتہک کوشش سے ایک تناور درخت بنادیا تھا] درحقیقت کارل مارکس اور انقلاب فرانس کے مدعین اور متعین کو میدیا اور پروپیگنڈہ کی شکل میں وہ طاقت مل گئی تھی جو خود انہوں نے سڑھویں صدی میں میکنولوژی کے ذریعہ حاصل کی تھی، شاہ صاحب نے تھیوریکل اصول فراہم کر دیے تھے مگر عملان کو اس کا پورا موقع نہیں ملا، کیوں کہ بر صیر میں انغیار چھاگے سلطنت مزید کمزور ہو گئی۔ ۶۱ سال کی عمر میں آپ کا انتقال ہو گیا۔

### عرب ممالک کی حالت

ادھر عرب ممالک میں کچھ سازشیں اور تمدیریں اس طرح جاری تھیں کہ تمدیریں پرانی تھیں مگر نے تھیمار کے ساتھ، مثلاً۔ عقیدہ نبوت پر جملہ جو کہ پرانا حربہ تھا۔ تاریخ بتاتی ہے کہ [۱] کسی قبیلہ [بنی حنیفہ] نے مسیلم کو اور کسی قبیلہ [اہل بیت] نے اسود العضی کو نبی نالیا، تھا۔

[۲] ابو منصور [منصوریہ فرقہ کے بانی] نے کہہ دیا تھا کہ علی رسول تھے بلکہ میرے چھ پشتون بھک نبی آتے رہیں گے۔

[۳] ابو الحنفی [خطابیہ فرقہ] کا فرمان تھا کہ شیعوں کے سارے امام نبی ہیں اور مخصوص

تھے۔

[۴] مخیر [مخیریہ فرقہ کے بانی] کا قول کہ میں خود نبی ہوں۔

[۵] محمد بن نصیر [نصیریہ فرقہ کے بانی] کا دعویٰ نبوت۔

[۶] یزید بن ایوسہ [خوارج کا ایک فرقہ کا ذمہ دار] کا قول ایران میں ایک نبی پوری کتاب لائے گا۔ یا قبیلہ قیمیتی کی ایک سورت "لعہ" کا کہنا کہ "لأنی بعدهی" میں "لائے" سے لئے کہا گیا ہے۔

[جیسا کہ برصغیر میں جناب قادر یانی نے کہہ دیا کہ مقام "لذ" لدھیانہ کو کہا گیا ہے اور نبوت کا تاج خود ہی اپنے سر پر جالیا] ان کے دلائل کچھ نہیں تھے بلکہ صرف جذباتی باتیں پاپر فریب نہ رے اور خوشناد دعوے ہی تھے [املل و انخل] اسی طرح غیر اسلامی تصوف۔ جس کا بنیادی فکر خدا تک پہنچنے کے لئے رسول کی اقتدا خود ری نہیں۔ احمد بن کیال شعیہ کے ایک فرقہ [کیالیہ] کا بانی کہتا ہے کہ انبیاء ان اہل تقلید کے پیشووا ہوتے ہیں جن میں بصیرت نہیں ہوتی، مگر القائم [کبی ولی] اہل بصیرت کے پیشووا ہوتے ہیں۔ یا اس کے بعد صرف اور صرف نبی پر ہی دار مدارج کو کہ آج بھی برصغیر میں ایک جماعت کے اندر عشق نبی کے نام سے پروان چڑھ رہا ہے۔ گویا تو خدا نہیں مگر جدا نہیں کانعروہ دلوں میں بخایا جا رہا ہے [املل و انخل، ج ۱۸۳] اسی طرح ایک سبب لا دینی منطق اور فلسفہ جس کو امام غزالی جیسے لوگوں نے کچھ سوارنا چاہا مگر اس منطق، فلسفہ اور جاہلات تصوف کی آمیزش سے، وحدت الوجود جیسے [فلسفیان] مسلکوں کی تخلیق ہوئی۔ خلق قرآن کا فتنہ پر با ہوا، منصور کا انا الحق سامنے آیا، اور پھر ہر رائے کی تائید میں موضوع اور ضعیف احادیث کی لائیں لگ گئی۔ فتنہ موضوع احادیث نے عجم جا کر ایک اور فتنہ کو جنم دیا جس کو "وحدت ادیان" کہا جا سکتا ہے [یعنی سب کی منزل ایک ہے راستے مختلف۔ گویا رسول یا اس کے طریقہ بھی دوسرے رشی میونوں کی طرح ایک ذریعہ ہے کوئی بھی طریقہ اختیار کیا جاسکتا ہے] جس کی آبیاری جوگ ازم اور رہنمائیت نے کر دی باقی جو بجا وہ فلسفہ ایرانیت اور شعیت نے پورا کر دیا اس کی مخالفت میں ایک فتنہ اور جاگا جس کو انکار حدیث کہا جا سکتا ہے، اس نے اسلام کی بنیادیں ہی ہلا دیں، اطاعت رسول صرف آں حضرت کی زندگی تک محدود کر دی۔ حتیٰ کہ قرآن میں شکوک و شبہات نکالنے کی ناکام

کوشش کر دی جیسے سورہ یوسف ایک قصہ ہے جو قرآن کا حصہ نہیں، معمود تین صرف ایک دعاء ہے قرآن نہیں۔ اور آخر میں توحید کی بنیادیں اکھیز کر اس میں ہزاروں رنگ کے احتمام بھر دیے گئے۔ ان تمام حملوں کے باوجود ایک نہایت ہی خطرناک تدبیر اختیار کی اور ایک دیر پا سازش کی تجھیں اس طرح کی کر۔ وہ اپنی زبان سے اعلان کرنے لگا کہ ہم آغوش اسلام میں آگئے یاکن ان کے دل تواریخان سے منور نہیں تھے۔ ان کو مسلمانوں کی فہرست میں اپنا نام درج کرنے کا بھی شوق نہیں تھا بلکہ یہ ساری کارروائی فریب پر جنی تھی ان سب کا نقطہ نظر اسلام کی ردائے عظمت کو داغدار کرنا تھا امت مسلم کے اتحاد و اتفاق میں رختہ اندازی کرنی تھی۔ اسلامی حکومت کی بنیادوں کو مترازل کرنا تھا۔ اسلامی خدو خال کا حالیہ بگاؤتا بلکہ بدلتا تھا، ابھذا مختلف طریقوں سے اسلامی امپاری میں نفاق کا زہر یا لامیج یوکر اسلامی وحدت کو پارہ پارہ کرنے کی بھرپور کوشش کی گئی اور ایک گہری سازش کے تحت پہلا کام یہ کیا کہ مختلف ناموں سے بے شمار فرقہ پیدا کر دیے پھر فرقہ بندی اور گروہ بندی کو اتنی شدود میں ابھارا گیا کہ ہر گروہ ایک دوسرے پر تکفیری فتوے دلانے لگا۔ ہر گروہ کے خیالات افکار بنے پھر افکار عقائد بن گئے اور اس پر اس حد تک جم گئے کوئی جماعت اطاعت رسول کی منکر ہوئی، تو کوئی عشق رسول میں غلو کرنے والی بھی کوئی موضوع احادیث کا کاروبار کرنے والی ہو گئی کوئی جماعت اللہ سے اس طرح جوڑ لگانے والی بھی کہ وحدت الوجود کے فلسفہ کو عوام الناس تک پہنچا دیا، بقول شاعر راشد خلاودی پورے جزیرہ عرب میں فتن و فنور شب دیجور کی طرح چھا گیا اس کے بعض اشعار کی ترجمانی کچھ اس طرح ہے۔

زوال اپنے عروج پر

خود مدینہ منورہ میں شرکیہ امور ..... عشق نبی کے بہانے، ان کا دخول  
جدہ میں ایک سانحہ ہاتھ بھی قبرتھی ..... جس پر خرافات کا کافی اثر

مکہ میں ابو طالب کا مزار ..... فریاد رسی کا اڈہ ہوا شمار  
 طائف میں ابن عباس کی قبر ..... ہر سماں خبروں کا بن گئی مرکز خبر  
 غار غیر امیں بنا کر جھونا آستا نہ ..... قبر زید ابن خطاب کو بنایا آشیانہ  
 لڑکی قطیف کی گرنہ ہواں کی شادی ..... برہنہ ہو کر درخت پر وہ لٹک جاتی  
 اور مانگتی اس متبرک درخت سے ..... کہ بیچ دو کوئی ور اپنی اعانت سے  
 کوہ عارض میں لٹکی کسی کی عزت ..... مظلومہ تھی کنواری تھی باعصت  
 اس کی بھوکی روح کیلئے روئی ڈالتے ..... کنوار یوں کیلئے عصت کی دعا مانگتے  
 اس انداز کے اشعار اس وقت کے حالات کی غمازی کرتے ہیں اور بتاتے ہیں کہ ایک  
 طرف تو صحیح اسلامی افکار و عقائد پلکھے حکومتیں تک ان بد عادات و خرافات کے سلاپ میں خس  
 و خاشاک کی طرح بہنے لگیں تو دوسری جانب چھوٹی چھوٹی ریاستیں بھی علم بغادت بلند کر کے  
 ذیز ہائیٹ کی اپنی اپنی حکومتیں قائم کرنے لگیں رہزوں نے رہزوں کے تاج پہن لئے اس  
 وسلامتی کو سب ترس گئے، بقول امریکی مورخ لوثر بارھویں صدی میں اسلام کا آفتاب برائی  
 کے افق میں غروب ہو چکا تھا۔ چاروں طرف خرافات کے اندر ہرے چھاپکے تھے، علم کے  
 چہار غلیل ہو چکے تھے چاروں طرف جہالت کی آندھیاں زور شور سے چل رہیں تھیں۔ اہل علم  
 کے بجائے جاہل پیشواؤں کی کثرت جاہل فقیروں اور درویشوں کے نو لے گلے میں لمبی لمبی  
 تسبیحات اور توعیدات لٹکائے پھرتے تھے۔ یہاں بھی مسلمانوں کا زوال اپنے عروج پر تھا۔

### تعارف عبدالوہاب تجدی

ایسے حالات میں جب عالم اسلام جاہلیت کے اس گھٹاٹوپ اندر ہرے میں ڈوبا ہوا تھا  
 کہ اچانک صحرائے عرب میں ایک روشنی کی کرن ابھرتی ہے، جس کا نام امام محمد بن عبدالوہاب  
 تھا آپ کی پیدائش شہر عینہ میں ۱۱۱۵ھ میں ہوئی، آپ کے والد کا نام عبدالوہاب۔ دادا کا نام  
 سلمان بن علی، خاندان آل مشرف جو آل وہب کی ایک شاخ اور منات بن تیم کے قبیل سے

ہے، وہ سال کی عمر میں حافظ قرآن ہو گئے تھے ذہانت کا یہ عالم کہ بچپن سے ہی علمی نکات بیان کرتے ابتدائی تعلیم کے بعد مدینہ منورہ میں شیخ محمد حیات اور عبداللہ ابراہیم بن سیف سے سند فراغت حاصل کی، بصرہ میں شیخ محمد جمیع سے تفسیر حدیث فقہ وغیرہ کا مزید بحق حاصل کیا، عبد الرحیم کردی کے سامنے زانوئے تلمذ طے کئے، تاریخ بتاتی ہے کہ اصحابان اور بغداد بھی علم ہندسہ دریا خیات، فلسفہ وغیرہ حاصل کرنے کے لئے سفر کی تھی تھیل علم کے لئے مزید اسفار کا مذکورہ، بہت سی کتابوں میں ملتا ہے، جس میں حلب، دمشق، بیت المقدس، قاہرہ اور مکہ وغیرہ بھی شامل ہیں، ایام شاہب میں ہی قرآن و حدیث کا درس دیا کرتے تھے، آپ کی بہت سی تصنیف ہیں جن میں کتاب التوحید، کشف الشبهات، مختصر زاد المعاد، الاصول الشاذ، کتاب الکبار، وغیرہ معروف ہیں۔

### عقائد وہابیت

اللہ کی ذات و صفات پر اس کے رسول اس کے فرشتوں پر اور ہر غیر جو نص میں منقول ہیں سب پر ایمان، اس کی ذات میں نہ تشبیہ ہے نتحریف نہ تمثیل نہ تعطیل و عید کے معاملہ میں و عید پر کی طرح نہ بہت سخت نہ مر جی کی طرح بہت سریم، ایمان کے معاملہ میں محتزلہ یا حردی کی طرح نہ اس سخت ایک گناہ پر کفر کا فتوی نہ مر جی اور جنہیے کی طرح سریم کو کلمہ پڑھنے کے بعد گناہ سے کوئی نقصان نہیں، بلکہ اعتدال کی راہ اختیار کی گئی تعظیم صحابہ میں روافض کی طرح نہ تو حضرت علی کی الوبیت کے قائل نہ خوارج کی طرح صحابہ کے ایمان پر حرف گیری، قرآن اللہ کا کلام ہے خلوق نہیں عذاب قبر اعمال کا حساب، پل صراط برحق ہے، رسول کی شفاقت برحق ہے، آپ خاتم النبیین ہیں امت میں افضل ترین ابو بکر پھر عمر عثمان و علی پھر عشرہ مبشرہ، اہل بدر، اہل بیعت رضوان اور بقیہ صحابہ کرام، اولیاء اللہ کی کرامتیں برحق، امام وقت کی پیروی کی جائے بشرطیکہ معصیت کا حکم نہ ہو، ایمان تصدیق بالقلب اقرار باللسان عمل بالارکان، ہے اپنے عقیدہ کی جان و مال آپروکی حفاظت کے لئے چہاد ضروری ہے، اسلامی اصول امر

پالمعرفت نبی عن المکر بھی ہے اس انداز کا خط شیخ عبد الوہاب نے اپنے مقیدہ کے متعلق اہل فہمی کو لکھ کر بھیجا تھا، اس زمانے کے حساب سے آپ نے ایک چار نکاتی علائق تجویز کیا جس میں سب سے پہلے عقائد کی اصلاح تھی جو آمنوں کے تحت آتی تھی۔ پھر اس پر عمل کرنا، پھر انہوں نے اور غیروں سے عمل کرنے کی کوشش درس و تدریس کے زمانے ہی میں ہی اسلامی تحریک کے اس چار نکاتی فارمولہ پر عمل کی تیاری شروع کر دی جس کے بنیادی اصول کچھ اس طرح تھے۔

[۱] ایجابی دعوت، پند و نصائح کے ذریعہ عقائدہ ہن نشیں کرنا، بٹے ہوئے اذ حان و افکار کو ایک مرکزیت کی طرف لانا، [۲] عملی دعوت، ہر بہت فکر کو عمل اختریار کرنا، ہر مفہی مقیدہ کو ترک کرنے کی تلقین، [۳] نفاذی مرحلہ، اس میں خصوصاً ترک عمل پر قانونی کارروائی، جس کے لئے قوت کا جائز استعمال [۴] عالمگیر و عوامی مشن، حالات حاضرہ کے ذرائع ابلاغ اور آلات حاضرہ کے تعاون سے، آفاقی دعوت کو انجام دینا [۵] اگر غور کیا جائے تو یہ فارمولہ آمنوں، اعملوں، اقیموں، اظہروں کا مظہر ہے] شیخ نے شہر حرب میں درس و تدریس کے ساتھی ایں پہلے مرحلہ کے لئے پہلا قدم اٹھایا جس کو لوگوں نے سلفی دعوت کا نام دیا۔ پہلے خاموش دعوت چلتی رہی مگر والد کے انتقال کے بعد شہر عینیہ میں اعلاءیہ علم دعوت اٹھایا جہاں کے حاکم عمران بن معمر نے بھی ساتھ دیا، جس کی وجہ سے بہت جلد دعوت قوی مرحلہ سے عملی مرحلہ (گویا آمنوں سے اعملوں کے مرحلہ) میں داخل ہو گئی گویا اسلامی احکام کا عمل پایہ نہ ہوتا ضروری قرار پایا، یہی وہ وقت ہوتا ہے کہ جہاں سے تحریکیں کروٹ لیتی ہیں، اور اعداء و اغیار بل کہ اکابر انہیں بیٹھتے ہیں، یہی فطری عمل عبد الوہاب کے ساتھ ہوا، اندر وہی اور خارجی رکاوٹیں بڑھنی شروع ہو گیں، ایک جانب سلفیت کے عقائد پر انگلیاں اٹھیں تشدید کا طعنہ ملا، تو تحسیم کا الزام دیا گیا کبھی گستاخ انبیاء و اولیاء کی بھتی کسی گئی، کبھی کرامات اولیاء کا منکر قرار دیا گیا، کبھی ائمہ فقہہ کی اہانت کرنے والے بتایا گیا، جبکہ دوسری جانب حاکم وقت سلمان بن محمد نے بھی رکاوٹیں ڈالنی شروع کر دیں، خلافت عثایہ کا غدار مشہور کیا گیا، ترک عرب میں عصیت پیدا کرنے والا کہا

خیا، کہا جاتا ہے جو تحریک مقبول ہوتی ہے اس کا استقبال بے شمار رکاوٹیں کرتی ہیں، مجبور اشیعہ نے عینیہ چھوڑ کر در عیہ شہر کا رخ کیا، در عیہ آمد بڑی بارکت ثابت ہوتی، بلکہ تاریخ میں تبدیلی کا ایک مرکزی نقطہ ہے، ایک صحیح اثر میں مذکور ہے، جس طرح قرآن برائیوں کو روکنے کا بہت بڑا ذریعہ ہے اسی طرح ایک اچھی حکومت وقت بھی بہت سی برائیوں کو روکنے کا ذریعہ ہوتی ہے یہاں سے "تیسرے مرحلہ" کا آغاز ہوتا ہے، چنانچہ امام بن عبد الوہاب نے محسوس کیا کہ اس دعوت کی نشر و اشاعت اور اعلان، کلمۃ اللہ نیز محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتداء اور پیروی کے لئے طاقت و سلطنت نہایت ضروری ہے، لہذا ایسی طاقت کی تلاش شروع ہوتی جو اس تحریک کے لئے مدد و معاون ہو اور اس کے اعلان کرنے اور نافذ کرنے میں ان کی تائید کرے اس گم شدہ چیز کو تلاش کرتے کرتے آخ کار شہر در عیہ میں اس کو پایا یہاں اس دعوت کو خارجی خطرہ تھا نہ داخلی، یہاں کوئی پیروی نہیں تھی کی طرح مسلط نہیں تھی نہیں حریملا کی طرح داخلی طاقت، مزید برآں "تحریک" نے محمد بن سعود کی شخصیت میں گورنمنٹ پالیا کیوں کہ وہ تحریک کے ہم مزاج بنے خلوص دل سے قبول کر کے تائید کی تھانی اور پھر ایک تاریخی معابدہ ہوا، محمد بن سعود نے شیخ محمد بن عبد الوہاب کے ہاتھ پر بیعت کی کہ سلفی دعوت کی عالمگیر نشر و اشاعت اور اسلامی پر چم تلے سب کو سمجھا کر کے اس کا نفاذ حلف اولیں رہے گا، امام عبد الوہاب نے اللہ کی نصرت و حمایت کا مرشدہ سنایا اور فرمایا ان تنصر اللہ بنصر کم اور پھر ایسا ہی ہوا۔ یہ تحریک جنگی اعتبار سے تین مراحل سے گزر کر کامیابی سے ہمکنار ہوتی در عیہ کو مرکز بنایا کہ جہاد فی سبیل اللہ کا اعلان کیا گیا کیوں کہ میاج میں اگر مرض ناسور بن جائے تو آپ یعنی ضروری ہوتا ہے۔ لہذا پہلے مرحلہ میں وحام بن دواس سے "زیاض" بنو خالد سے "احماء" حاصل کیا اور ۲۵۷ء میں بخراں پر پر چم وہابی لہرایا، اس کو شش میں محمد بن سعد کے دو بیٹے فیصل اور سعود بھی شہید ہوئے، بہر حال اسلامی قانون کے نفاذ کا دور شروع ہوا اور ترک شریعت پر حددود جاری ہونے لگی یہ بات طغیانی قوتوں کو کبھی پسند نہیں آتی لہذا اندر وہی طور پر عاشقین نبی اور عاشقین حسین سے

مدد لی مذہبی فتوؤں کا سہارا لیا جبکہ خارجی طور پر سلطنت عثمانیہ کو بھڑکایا گیا اور پھر عراقیوں کے ذریعہ معزکر کارزار کروادیا۔ آخر کار ۱۸۰۳ء میں عبد العزیز محمد بن سعود شہید ہو گئے۔ اسی زمان میں اشراف مکہ سے بھی نکلا وہ ہوا۔ اہل مکہ نے ان کی دعوت قبول بھی کی مگر مصری حاکم محمد علی کی ایمان پر قویت کے مرض کو ابھار کر ترک عرب کا نفرہ لگوادیا، سلطنت عثمانیہ کو بھی لپیٹ میں لے لیا آخر کار عبد اللہ بن سعود بن عبد العزیز نے ۱۸۱۹ء در عیہ میں ہتھیار ڈال دیے اور پھر جاودہ طنی کے دور میں ان کو بھی شہید کر دیا گیا، عام طور پر ایسے حالات میں تحریکات مردہ ہو جاتی ہیں مگر یہ تحریک اسوہ نبوی کا خلاصہ تھی اس نے عارضی کمزوری آئی، مگر ترکی بن عبد اللہ بن محمد بن سعود نے ۱۸۲۳ء سے ۱۸۳۳ء تک اس سلسلہ میں کافی جدوجہد کی اور اس کی بنیادوں کو پھر سے مضبوط کرنے کی کوشش کی، از سر نومور چہ بندی کی، دعوت تو حیدور سالت کا سبق لے کر اٹھے اور شیخ فیصل کو ۱۸۳۳ء میں ایک خطکی باگ ڈور دلوائی۔ موصوف نے نظام حکومت خلفاء راشدین کے نقش قدم پر چلانے کا وعدہ کیا اور عوام سے اعتمادی مالی بدنی تعاون کا وعدہ لیا، نتیجہ میں غربی منطقہ کے علاوہ بہت سے علاقوں تحریک و ہبہیت کے اس حیثیت سے زیر نگیں تھے، کہ اندر بھی اندر تو حیدر کی چنگاریاں شعلے پئنے کو تیار تھیں۔ اور پھر وہ وقت بھی آیا کہ شیخ عبد الوہاب کی تحریک کو پہلے دوسرے مظلوموں کی طرح ۱۹۳۲ء میں تیرے مرحلہ کو بھی کامیابی نصیب ہوئی، اور بس پھر اس تحریک نے پیچھے مزکر نہیں دیکھا، کیون کہ اللہ کی نصرت داعیت بھیش اس تحریک کے خلوص کے ساتھ ساتھ رہی، سب سے پہلا کام اتحاد کے لئے یہ کیا کہ مسجد حرام میں ایک مصلی کا انتظام فرمایا جس سے اتحاد کی بنیاد مظبوط ہوئی۔

### شہزادہ عبد العزیز کا ایک اہم کارنامہ

بیت اللہ میں ایک مصلی ایک مرکز جو اتحاد کی جانب بڑھتا ایک قدم بننا۔

ایک اللہ ایک کتاب ایک بیت اللہ، معبود عابد کا ایک تعلق۔ تو پھر کیوں نہ ایک ہی مرکز ایک ہی مصلی بیت اللہ میں ہو۔ جیسا کہ آں حضرت کے زمان میں تھا۔ یہ سچ تھی شاہ

عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ کی اور پھر اس تاریخی سوچ کی تحریکیں ریج ایکسپریس ۱۳۲۵ھ میں نجد و جائز کے علماء کے اجتماع کے بعد ایک قرارداد سے کر دی گئی۔

امام قطب الدین حنفی [متوفی ۹۸۸ھ] اپنی تصنیف "الاعلام بالعلم بیت اللہ الحرام" میں صفحہ ۲۲۵-۲۳۶ میں تحریر کرتے ہیں۔ بیت اللہ میں ایک سے زیادہ ائمہ کی تاریخ نویں صدی ہجری سے شروع ہوتی ہے۔ الفاسی نے اپنی تصنیف "شفاء الغرام" میں مذکورہ کیا ہے کہ ۷۲۹ھ میں پانچوں مسلکوں کے مصلی موجود تھے اور ہر مسلک کے مصلی کو مقامات حنفی، مقامات مالکی، مقامات حنبلی، مقامات شافعی، مقامات زیدی ناموں سے موسوم کیا جاتا تھا۔ ڈاکٹر صالح معتوق نے اپنی تصنیف "علم الحدیث فی مکہ المرہ" میں اس عمل کے آغاز کا اشارہ دیا ہے اور شروع شروع میں مختلف جماعتیں ایک نعمت محسوس ہوئیں حالانکہ بعد میں ایک بڑی رحمت بنتی چلی گئیں۔

پروفیسر ڈاکٹر فوزی ساعتی اپنے تحقیقی مطالعہ "المقامات الاربع فی المسجد الحرام" میں تحریر کرتے ہیں کہ تمام لوگ مسجد الحرام میں مقام ابراہیم کے سامنے ایک امام کی امامت میں نماز ادا کیا کرتے تھے۔ آگے چل کر اس کے سامنے مقام الشافعیہ قائم کر دیا گیا۔ پھر دیگر مقامات کا قیام عمل میں آیا اور ایک امام کے بجائے چار ائمہ کے پیچھے حرم میں جماعتیں ہونے لگیں۔ ہر مسلک کے پیر دکار [حنفی شافعی حنبلی مالکی] اپنے مسلک کے امام کی قیادت میں نماز ادا کرنے لگے، یہ لوگ چار نمازیں آگے پیچھے اپنے امام کی اقتداء میں ادا کرتے البتہ مغرب کی نماز ایک ہی وقت میں امام کی امامت میں پڑھ لیا کرتے تھے کیونکہ مغرب کا وقت تنگ ہوتا ہے اور ہر امام کی اجتماع کی گنجائش نہیں ہو سکتی تھی ڈاکٹر محمود بن محمد بن سفری تصنیف مہمیہ الردی المسقبلیہ میں ان مقامات کی تفصیل اس طرح ہے

مقامات

مقام حنفی..... میزاب رحمت۔ کعبہ کے شمال میں

مقام مانگی ..... کعبہ کے مغرب میں

مقام شافعی ..... کعبہ کے بال مقابل

مقام ضمیلی ..... جہر اسود اور کنیہ مانی کے درمیان جنوب میں

شروع شروع میں حاضرین حرم کو یہ جماعتیں نعت لگیں اور رفتہ رفتہ مسجد الحرام سے بڑھ کر مسجد نبوی پھر شام کی اموی مسجد اور مصر کی جامعۃ الازھر نیز دیگر جامع مساجد میں بھی کئی جماعتیں شروع ہو گئیں، مگر بعد میں یہی جماعتیں ایک تھی زحمت کا آغاز بن گئیں۔ اگر ایک مسلک کی جماعت ہو رہی ہے تو دوسرے مسلک والے انتظار کر رہے ہیں بلکہ جان بوجھ کر ایک مسلک والے دوسرے مسلک کی جماعت میں شریک نہ ہوتے آہستہ آہستہ ان ہاتوں میں تشدد آتا چلا گیا حتیٰ کہ بقول معروف محدث شیخ البانی رحمۃ اللہ یہ مسلک فتنہ کا باعث بننے لگا۔ کچھ جائز کہتے کچھ ناپسند کرتے بلکہ یہ فقہی قاعدہ مشہور ہو گیا کہ دوسرے مسلک کے امام کی امامت میں نماز پڑھنا مکروہ ہے بعض نے مکروہ تحریکی قرار دے دیا۔ جس کے اثرات عصر حاضر میں بھی پائے جانے لگے تھے۔ بہر حال ان خرایوں کو مد نظر رکھتے ہوئے شاہ عبدالعزیز نے ایک جرات متنازعہ قدم اٹھایا اور ریج اثنی ایک ۱۳۲۵ھ کو مسجد وجماز کے علماء کا اجتماع کرایا۔ شیخ عبداللہ غازی نے اپنی کتاب ”اقاذه الانام بلد اللہ الحرام“ میں لکھا ہے کہ اس اجتماع میں یہ فیصلہ ہوا کہ ہر مسلک سے تین ائمہ کا انتخاب کیا جائے جنہی مسلک کے دو امام ہوں جو پانچوں نمازوں نمبر وار پڑھائیں۔ اور پھر

شیخ ایوان الحج اور شیخ حمد الخطیب کو ..... جنہی مسلک کا

شیخ عبدالرحمٰن از وادی، شیخ محمد علی خویر، شیخ عمر فقہی کو ..... شافعی مسلک کا

شیخ عباس عبدالجبار، شیخ عبد الملک میرداد کو ..... حنفی مسلک کا

شیخ امیں فودہ شیخ عبداللہ محمد اور شیخ عباس کو ..... مانگی مسلک کا

امام منتخب کر دیا گیا، تا کہ اس فیصلہ پر عمل درآمد کیا جاسکے۔

اللہ تعالیٰ نے ارض مقدس کے لوگوں کو خصوصاً اور مسلمانوں کو عموماً اس مذہبی اتحاد سے نواز دیا۔ مسجد حرام کیوں کہ دنیا نے اسلام کے تمام فرزندگان کا مرکز ہے، حرم شریف چوں کہ تو حید و اتحاد کا مرکز ہے اس کے دور رس اثرات پوری مسلم دنیا پر مرتب ہوئے۔ یہ فیصلہ کے خوش گوا اثرات بھی ٹھیک اسی طرح پوری مسلم دنیا پر منعکس ہوئے۔ جس طرح کے ماضی میں یہاں نامناسب روایات چار ائمہ چار جماعتیں چار مسلمک کے مسلمہ سے پیدا ہوئے تھے دنیا کی ان مساجد میں بھی جہاں جہاں حرم شریف کی دیکھا دیکھی مسلکی بیوادوں پر ایک سے زیادہ جماعتیں ہونے لگی تھیں۔ حرم شریف میں ایک جماعت کا مسلمہ بحال ہو جانے پر وہاں بھی کئی جماعتوں کا رواج دم توڑ گیا اور دور نبوی کی یاد پھر تازہ ہو گئی۔

بلکہ اب چوتھے مرحلہ کی طرف بھی قدم بڑھا دیا ہے یعنی آفاقی دعوت۔

سعودی حکومت نے ضرورت محسوس کی کہ دعوت کے اسلوب میں دور حاضر کے مطابق تبدیلی کی جائے، وہ اسلوب اختیار کیا جائے جو دور حاضر کے مطابق ہو کچھ ادارے اسی کام پر لگا دیے گئے۔

## چند ادارے

### رابطہ عالم اسلامی

اس کے تمام دنیا کے دار الحکومتوں میں دفاتر قائم ہیں اور عوایی سطح پر مسلمانوں کی بحث نمائندہ تنظیم ہے یہ ایک میں الاقوامی آر گناہ زیشن ہے، اس کا مرکز مکہ المکرہ ہے یہ چند منتخب اور اعلیٰ علماء پر مشتمل ایک ادارہ ہے اس کے سیکریٹری ڈاکٹر عبداللہ بن عبد الحسن الترکی ہیں۔ اس کے اہم مقاصد میں اسلام کی صحیح تبلیغ اور تعلیمات اسلامی کو صحیح صورت میں پیش کرنا ہے یہ مسلمانوں کو درپیش مسائل میں مدد کرنے کے لئے پیش پیش ہے۔ جہاں مسلمان اقلیت میں ہیں ان کے لئے تعلیمی شفاقتی پر و گراموں کو عملی طور پر نافذ کرنا ہے نیز اسلام کے نظریہ اعتدال پسندی کو یہ ادارہ فروغ دے رہا ہے، اس کا قیام ۱۸ مئی ۱۹۶۲ء کو ہوا۔ اس وقت رابطہ عالم اسلامی اقوام متحده میں مبصر ممبر اور اسلامی سیکریٹریٹ میں بطور مبصر نیز یونیکو اور یونیف میں بھی نمبری کا درجہ حاصل ہے اسی طرح اسلامی سربراہی کا نفرس اور اسلامی وزرائے خارجہ کی سطح پر منعقد ہونے والے تمام اجلاسوں میں شریک ہی ٹھیک ہوتے بلکہ اس کی رائے کو بہت اہمیت دی جاتی ہے۔ رابطہ عالم اسلامی کی کافرنس میں متعدد اسلامی مسائل پر بحث ہوتی ہے۔ اس ادارہ کے ماتحت بہت سے ادارہ کام کر رہے ہیں

- [۱] انٹرنیشنل اسلامی ریلیف آر گناہ زیشن [جو کہ جدہ میں ہے ] [۲] فقہی کونسل
- [۳] قرآن کونسل [۴] عالمی ایجمنیشن آر گناہ زیشن [۵] عالمی فیلمی و خاتون آر گناہ زیشن
- [۶] مکہ خیراتی آر گناہ زیشن [۷] میں الاقوامی نیو مسلم آر گناہ زیشن [۸] میں الاقوامی انجاز قرآن آر گناہ زیشن [۹] میں الاقوامی میڈیا آر گناہ زیشن [۱۰] میں الاقوامی اسلام آر گناہ زیشن [۱۱] میں الاقوامی اکنامس آر گناہ زیشن [۱۲] میں الاقوامی تعمیر آر گناہ زیشن۔

جامعہ امام محمد بن سعود اسلامیہ

اس کا سنگ بنیاد ۱۹۵۱ء کو ریاض میں رکھا گیا اس وقت اس کی حیثیت ایک مدرسہ کی تھی پھر اس میں ہر سال توسعہ ہوتی رہی اور کئی مدرسے اور کالج قائم کئے گئے آج تقریباً پچھاں سے زائد ابتدائی مدارس بہت سے کالج اور دعوت اسلامیہ الفتناء کے کچھ اعلیٰ مدارس اسی یونیورسٹی سے متعلق قسم اور جنوب میں اسی جامعہ کے چند شعبے ہیں۔ یہ تحریک اندر وہن ملک غیر محدود پیاس پر جاری ہونے کے ساتھ ساتھ ہر دن ملک بھی کافی پھیل چکی ہے اور دن بدن اس کی نشر و اشاعت میں اضافہ ہو رہا ہے اس کا طریقہ کا تعلیم ہے، چنانچہ سعودی حکومت نے اپنی نگرانی میں متعدد یونیورسٹیوں میں اسلامیات اور عربی تعلیمات کے شعبہ قائم کئے ہوئے ہیں اس مقصد کے لئے یونیورسٹیوں میں ایک تدریسی بورڈ قائم کیا ہوا ہے جو عالم اسلام میں اسلامیات اور عربی کی تعلیمات کو فروغ دینے کی کوشش میں مصروف ہے، سعودی عرب میں آکر تعلیم حاصل کرنے والے بیرونی طلباء کے لئے مخصوص و خاکف کا انتظام کیا ہوا ہے، نیز اسلامی مسائل کی تحقیق کا کام اس کا ترجمہ نشر و اشاعت ویگر یونیورسٹیوں سے تعلقات اور عربی کتب پر نہ کر اکر مفت تقسیم کرانا اب تو اسلامی تعلیمات کا مرکز جاپان اور عربی کا مرکز انڈونیشیا اور سورینامی میں بھی قائم کر دیا گیا

### جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ

یہ جامعہ دعوت سلفی کا ایک اہم مرکز ہے اس کی نشر و اشاعت میں ایک اہم کردار ادا کر رہا ہے، ہر دن ملک سے مسلمان آکر نہ صرف تعلیم حاصل کرتے ہیں بلکہ تربیت بھی حاصل کرتے ہیں، تاکہ اپنے اپنے ملک جا کر وہابی عقائد کی ترویج کر سکیں اور اپنی زندگی میں اسلامی ماحول لائیں اور ایک اسلامی سوسائٹی تیار کریں۔۔۔۔۔ ادارہ دعوت علمیہ افغانستان، دعوت و ارشاد اس ادارہ کا کام اسلامی دعوت کی تبلیغ اور نشر و اشاعت کی غرض سے مختلف مقامات پر مبلغین کو بھیجا

ہے اور نامور تحقیق علماء کو اس امر کی تکلیف دینا کہ موجودہ دور کے مسائل اور مشکلات پر قابو پانے کے لیے اپنی اپنی علمی تحقیق کی روشنی میں رائے پیش کر سکیں۔ دشمنان اسلام کے پر و پیگنڈہ کی قلبی کھوں سکیں اور ان کی تردید کر سکیں بلکہ اسلام کے ہدایاتی امور کی نالج کرائی جاس کے۔

### ندوہ عالی برائے نوجوانان اسلام

اس ادارہ کی سب سے اہم ڈیوٹی نوجوان مسلمانوں کے اذہان اور افکار کی اصلاح ہے، تاکہ اسلامی عقائد کی صحیح رہنمائی ہو اسلام کی صحیح معلومات ہو اور پھر نوجوانان اسلام ساری دنیا کی رہنمائی کر سکیں۔

### دعوت کے اثرات

شیخ عبدالوہاب کی تحریک کا مقصد اسلامی عقائد کا انفرادی اور اجتماعی نفاذ ہے۔ اس کے اثرات جزیرہ عرب سے باہر ایشیا اور افریقہ بلکہ پوری دنیا تک پہنچ گئے ہیں، اس تحریک کو ”لیبیا“ میں محمد بن علی سنوی تیونس میں خیر الدین شام میں جمال الدین عراق میں محمود شگر آل ولی مصر میں جمال الدین افغانی محمد رشید رضا بھوپال میں نواب صدیق حسن کلکتہ میں امیر علی، سوڈان میں عثمان بن خودی۔

برصیر میں یہ تحریک خانوادہ ولی اللہ کے شاہ اسماعیل اور سید احمد شہید کے ذریعہ سے دارالعلوم دیوبند اور جماعت اسلامی تک پہنچی۔ جو بعد میں سیاسی اور فقہی اعتبار سے بہت گئی کہیں اعتقاد میں سمت گئی کہیں چھٹ گئی۔

## شاہ اسماعیل کی عبدالوہاب شجاعی سے ملاقات

بنا کر دندخوش ر سے پ خاک و خون خلطیدن ہے خدار ہست کند ایں عاشقان پاک طینت را

مولانا قاسم نانوتوی [۱۸۲۶ء]

دوسری طرف خانوادہ ولی اللہ کے ایک فرد شاہ محمد اسحاق دہلوی نے [جونوا سے ہیں شاہ عبد العزیز کے ان سے حاصل کردہ فکر ولی اللہ کو] دہلوی میں مدرسہ رحمیہ کے ذریعہ اپنے شاگردوں میں منتقل کرنا شروع کر دیا اور ایک اہم ترین جماعت کی تربیت کی ۱۸۵۷ء میں اسی جماعت میں سے مولانا قاسم نانوتوی مولانا رشید احمد گنوہی حاجی احمد اللہ مجسی شخصیات ابھر کر سامنے آئیں جو شاہ صاحب کی فیض یافت اور حاملین فکر ولی اللہ تھی، یہ اصحاب مختلف جہتوں سے مختلف جدوجہد میں لگ گئے اور چہار سو پھیل گئے دیوبند بھوپال حیدر آباد علیگڑھ لکھنؤ، پٹسٹ وغیرہ میں مختلف انداز سے اس جماعت نے جہاد بالسان اور بالسان کی سروتوز کو شش کی کہیں مناظرہ سے کہیں تحریر سے کہیں مدارس کے قیام سے منزل مقصود کی طرف بڑھنے لگی تھی کہ شامی کے مقام پر وقی طور پر فریلی ٹکست بھی ہوئی مگر اس ٹکست سے دلیر داشتہ نہیں ہوئے بلکہ شامی کے میدان کی ہلکی سی ہزیرت عارضی طور پر مورچ کی تبدیلی کا سبب بنتی اور ۱۸۶۰ء میں ایک ایسے علمی ادارے کی بنیاد رکھی [دارالعلوم دیوبند] جس کے بارے میں خود موصوف نے فرمایا "میں نے دشمن کو دھوکہ میں رکھنے کیلئے اپنے مشن پر علم کی چادر ڈال دی" اور بقول حضرت شیخ البند مولانا محمود الحسن صاحب کے "حضرت الاستاذ نے یہ مدرسہ کیا مخفی درس و تدریس کیلئے قائم کیا تھا؟ بلکہ شامی کی ٹکست کے بعد علائی کیلئے یہ ایک پر حکمت اقدم تھا" مولانا قاسم نانوتوی رحمہ اللہ علیہ نے اس سے پہلے مناظردوں [چہار بالسان] کے ذریعہ برہمن واد کو نشان ہدف بنایا۔ آغاز دارالعلوم میں ابھی "اسلامی عالمگیر مشن" کا خاک کے تیار ہی ہو رہا تھا کہ مولانا قاسم صاحب کی عمر نے وفات کی اور چالیس سال کی مختصری عمر میں رحلت خداوندی نصیب ہوئی۔

## شیخ الہند

مشن قاسی کو آپ کے صحیح جانشیں حضرت شیخ الہند نے اپنی فراست سے آگے بڑھا یا اور نہ صرف آزادی ہند کے لئے بلکہ بر صیغہ میں پھیلے ہوئے، ان مودی امر اراضی کے مطابق کے لئے ایک ماسٹر پلان تیار کیا، جو فکر و ملکی سے مانع ہوا اور فکر و ملکیت سے منقول تھا تاکہ بر صیغہ میں بھی "مشن دہلیت" کی طرح "مشن قاسی" کو بھی کامیابی حاصل ہو کیوں کہ "مشن دہلی" نے تو صرف مذہب کے اندر وہی سیالاب [بدعت] اور شرکیہ رسوم عقائد فاسدہ اور شععت [کا دفاع کیا تھا۔ یہاں تو اندر وہی سیالاب کے ساتھ ساتھ ہیر وہی طوفان [لاد دینیت] کا بھی سامنا کرنا تھا۔ یہ لاد دینیت کا طوفان مختلف ناموں سے بر صیغہ تو کجا پوری دنیا پر چھانے والا تھا، یہ جمہوریت و طہیت، قویت کے نام پر ایک خوفناک عفریت کی طرح آگے بڑھ رہا تھا اور پوری دنیا کو اپنی لپیٹ میں لینے والا تھا شیخ الہند نے بھانپ لیا تھا کہ لاد دینیت کی یہ یہاری بر صیغہ میں دہلی کی طرح پھیلنے والی ہے، جبکہ یہاں پہلے ہی سے بے شمار یہاریاں پھیلی ہوئی ہیں۔

|                         |                        |
|-------------------------|------------------------|
| تصوف کے نام پر          | جوگ ازم، رہمانیت،      |
| عشش نبی کے نام پر       | بدعت                   |
| احادیث کے نام پر        | من گھڑت روایات،        |
| حکومت کے نام پر         | زرزز میں کی چاہت،      |
| پیری مریدی کے نام پر    | خرافات،                |
| تمہذیب و تہذن کے نام پر | یورپی تہذن کی نقل      |
| حسب و نسب کے نام پر     | برہمن واد،             |
| رواداری کے نام پر       | تمام مذاہب کی وحدانیت، |
| عبادت کے نام پر         | رسوم و رواج            |
| تعلیم کے نام پر         | جهالت                  |

ان بے شمار امراض نے جو کچھ علاقوائی پکجھ عالمگیری تھے پورے ماحول کو اپنی پیٹ میں لے رکھا تھا۔ اس کے لئے شیخ الہند نے ایک ماسٹر پلان تیار کیا۔

### شیخ الہند کا ماسٹر پلان

اس پلان کے مطابق جس طرح مجدد میں شیخ عبدالوهاب نے آپریشن کیا تھا، اس طرح برصغیر میں ان تمام امراض کا علاج بلکہ ایک میکر آپریشن کرنا ناگزیر تھا۔ الہند آپ نے اپنے کام کی شروعات نہایت حکمت عملی سے کی پہلے آنے والے خطرات کا گہری نظر سے مطالعہ کیا اور چھاننا کہ ایکس سے ہمارے عالمگیر مشن کے لئے کیا چیز مفید اور ثابت ہو سکتی ہے۔ آپ کی دو روس نگاہیں تین طاقتوں انقلاب دیکھ رہی تھیں جس میں ایک ثابت اور اسلام کے لئے بہت مفید ہو سکتا تھا، وہ تھا۔

[۱] سائنس اور میکنولو جی کا انقلاب جس کو اپنا کرہی اسلام کی خدمت ہو سکتی تھی اور اس کو اسلام کیلئے مفید بنایا جا سکتا تھا اس سے گریز کرنا دشمنی نہیں تھی۔ جس کے لئے علی گزہ جیسے اداروں سے تعاون [جو ان کے خطبہ سے ظاہر ہے] اور میکنکل چیزوں سے استفادہ ان کا عملی قدم تھا اگر ان کی زندگی و فا کرتی تو وہ سائنس، میکنولو جی، میں ملت کو ماہر بناؤ چکے ہوتے جس کی مثال دارالعلوم کا طبیعی کانج اور دوسری دستکاریوں کی درسگاہیں تھیں۔ دوسری انقلاب جو صدیوں سے مختلف شکلوں میں چلا آ رہا تھا وہ۔

[۲] بدعت کا تھا جس کا سامنا مشن وہابیت کو بھی تھا مگر برصغیر میں یہ اور زیادہ خطرناک ہو گیا تھا کیوں کہ اس کو ہندوستانی رسوم روانج، جوگ ازم اور جاہلانہ تصوف سے مزید تقویت حاصل ہو گئی تھی۔ جس کے دفاع کیلئے دارالعلوم جیسے اداروں سے پوری کھیپ تیار کی جا رہی تھی اور یہ بھی ایک کامیاب قدم تھا جو آج تک زندہ و جاودہ ہے۔ تیسرا انقلاب جو سب سے زیادہ خطرناک اور سارے خطے کو اپنی پیٹ میں لے رہا تھا وہ تھا [۳] لا دینیت کا انقلاب جو سیاست کے ذریعہ غیر ملکی کلپنے کے ذریعہ اور نئی تعلیم کے ذریعہ طوفان کی طرح بڑھ رہا تھا خیر کا اصول ہے۔

کہ باطل کو اس کے فن سے ہی اس کو شکست دیتا ہے [ گویا اسیں مبارت حاصل کر کے ] چاہے وہ فرعونی جادوگری ہو یا زمانہ عیسیٰ کی طب ہو یا رسول کے زمانہ کا ادب ہو، یا امام غزالی کے زمانہ کی منطق فلسفہ ہو، حضرت شیخ الہند نے بھی لاویتی سیاست کا اسلامی سیاست سے دفاع کرنا چاہا اور ایک ماسٹر پلان تیار کیا جس کو تاریخ نے ریشمی روپاں تحریک کا نام دیا جس پر صرف آزادی وطن کا پروگرام ہی نہیں لکھا تھا بلکہ ایک عالمگیر مشن [ حکومت الہیہ ] کا خاکہ تھا اس کے لئے اتنی احتیاط برتی گئی تھی کہ اگر آپس میں خط و کتابت ہوتی تھی تو لفاف میں ایک ریشمی بال رکھ دیا جاتا تھا تاکہ اگر خط سنسر ہو تو وہ بال گر جائے اور پڑھنے والے کو پڑھ لگ جائے کہ یہ خط سنسر ہو چکا ہے مگر اتنی احتیاط کے باوجود بھی اپنوں کی ناگنجائی اور اغیار کی فتنہ پروری نے اس پروگرام کو کامیاب ہونے نہیں دیا۔

کروں غیروں سے کیا نیشن کا شکوہ ☆ کسی نے نہیں پھونکا اپنوں سے پہلے مگر شیخ الہند مایوس نہیں ہوئے بلکہ ایک طرف تو اپنے شاگردوں کو تیار کیا جس میں مفتی کفایت اللہ [ صدر جمیع العلماء ] مولانا عبید اللہ سندھی [ بحیثیت سفیر شیخ الہند ] مولانا حسین احمد عدنی [ کاغذیں ] مولانا شیر عدنی [ مسلم لیگ ] تھے ساتھ ہی ملک کی نامور شخصیات اور جماعتوں کو بھی ساتھ لیا جن میں ابوالکلام آزاد، ڈاکٹر مفتی راحمد انصاری، مولانا محمد علی شوکت علی، حکیم اجمل خاں، مولانا حضرت مولانا، ڈاکٹر سیف الدین کچلو، نواب وقار الملک اور گاندھی [ جن کو بعد میں جمیع العلماء نے مہاتما کا خطاب دلوایا ] گویا خاکسار جماعت خلافت کیمی، مجلس احرار دغیرہ معروف تھے۔ دوسری جانب اپنے شاگردو رشید اور رازدار مولانا عبید اللہ سندھی کو ایک عالمی مشن پر بر صیر سے باہر روس و جرمن بھیجا جس میں جرمنی سے اسلامی خلافت عثمانیہ سے عسکری مدد افغانستان سے راہداری فوجی، قبائلی علاقوں سے جاں باز سپاہی کا پروگرام تھا۔ مولانا سندھی اس عالمی مشن کی تبلیغ بھی کرتے جاتے تھے اور شیخ الہند کی پالیسیوں کو بروئے کا بھی لاتے جاتے تھے حضرت شاہ صاحب فرماتے تھے کہ مولانا عبید اللہ سندھی نے جب

لینن کو نظامِ زکوٰۃ سمجھایا تو وہ کری سے کھڑا ہو گیا اور حیرت سے کہنے لگا کہ یہ اقتصادی نظام تو میرے نظام سے بھی بہتر ہے میں اس کو اپنے نظریہ کی تائید میں ضرور اپناؤں گا [کتنی خطرناک بات تھی گویا نظریہ اپنا اور استعمالِ اسلامی نظریہ کو کیا جائے گا، اس نے کہا مولانا میں سمجھتا تھا کہ جب سورخِ دنیا کی تاریخ لکھے گا تو میرے نظریہ سے مغرب ہو گا مگر آپ کے پاس تو پورا نظامِ حیات موجود ہے اس سے فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے] اور واقعی فائدہ اٹھایا اور ہم دیکھتے رہ گئے، شیخِ الہند کی وفات کے بعد ایک بھی انک سیاپ۔ جدید گنگوہی، جدید معاشریات، جدید ذرائع ابلاغ جدید سائنس، جدید معیشت، جتی کہ جدید انداز حکومت کے نام پر آیا اور بہت کچھ بہا لے گیا، یا اس نے اپنے رنگ میں رنگ لیا۔ بہر حال اپنے ساتھیوں میں کام تقسیم کرنے کے بعد شیخِ الہند نے مولانا مدنی اور عزیزِ رنگل کے ساتھ چجاز کا رادہ کیا تاکہ انور جمال پاشا اور غالب جمال پاشا سے گفتگو کے اور پھر چجاز میں سلطان عبدالعزیز ابن سعود سے اس عالمی مشن کی مرکزیت پر اتفاق رائے ہو سکے جس کے بارے میں شاہ اسماعیل اور عبد الوہاب مجددی میں پچاس سال پہلے ہی گفتگو ہو چکی تھی مگر یہ وہ وقت تھا جب بر صغیر میں قوی اور وطنی عصیت کی چنگاریاں شعلے بن رہی تھیں اور دوسری طرف لارنس آف عرب یہ کے ذریعہ خلافتِ عثمانیہ کے یکمپ میں عرب ترک مخالفتِ ولی عصیت آگ کو خوب بھڑکایا جا رہا تھا، طاغوتی طاقتیں یہ کہاں برداشت کر سکتی تھیں کہ بر صغیر کا مرکزی کردار [شیخِ الہند] اور اسلامی مرکز [کعبہ] کی "تحریک وہابیت" اور "مشن شیخِ الہند" عملی طور پر یکجا اور ایک راہ ہو جائیں بس ایک خطرناک قدم اٹھا کر شیخ کو قید کر داد یا نہایت خطرناک سازشِ رجی گی اور ایک پنچہ دوکانج والی سازش کی گئی، ایک طرف شریف مکہ کو ترکوں سے چھٹکارے کا جھانسہ دیکر شیخِ الہند اور رفقاء کو ان کے ذریعہ مالٹا میں قید کرایا گیا، دوسری جانب بر صغیر اور چجاز میں "انفیاٹی بعد" پیدا کر دادیا گیا۔ ظاہر ہے اہل عرب سے کون امید کرتا کہ بر صغیر کے مشائخ سے ایسا سلوک کیا جائے گا کہ شیخ کو قید و بند کی صورتیں برداشت کرنی پڑیں اور وہ بھی خود اپنوں کی وجہ سے۔ الہذا سازش

کامیاب رہی اور یہ سیاست کے ساتھ ساتھ عملی میدان میں بھی اثر انداز ہوئی، آہستہ آہستہ بر صیر میں علامہ ابن تیمیہ ابن قیم عبد الوہاب مجددی حتیٰ کہ فقہ حنبلی پر ترجمی نظر پڑنے کی جگہ [تصوف کے نام پر] حجی الدین ابن عربی، صاحب روح المعانی، عبد القادر جیلانی، معین الدین چشتی رحمۃ اللہ علیہ شخصیات پر بہت بھری نظر میں غلو ہونے لگا، بلکہ نفیاتی اثر یہاں تک پڑا کہ ایک جماعت تو احادیث کی جگہ روایات [کہانیوں] کو مسلسل [ڈرامہ] کرنے میں لگ گئی اور عرب اور ان کے افکار و اعتقدادات سے دوری سے دوری ہوتی چلی گئی۔ ان تمام سازشوں کے باوجود بھی اگر شیخ الہند کی زندگی ساتھ تھی تو، پھر بھی ہر میدان میں اعتماد ہی رہتا۔ آپ اپنے مقصد سے ذرا بھی غافل نہیں تھے آپ کی کارکردگی سے یہ بھی میں آتا ہے کہ آپ اپنے افکار، حکمت عملی اور پالیسی کے اعتبار سے عالمگیر [گلوبالائزیشن] کے دور میں تھے، جبکہ اغیار صرف میکلر م اور قومیت کے دور میں تھے۔ شیخ الہند ۱۹۲۰ء میں قید و بند کی صعوبتیں برداشت کر کے نئے انداز اور نئی حکمت عملی کے ساتھ بر صیر کی رہنمائی کرنے کے لئے نہایت کمزور اور ناتواں حالت میں بذریعہ شپ بمبئی پورٹ پہنچے جہاں ملاقات کے لئے مولانا شوکت علی کے ساتھ گاندھی جی مولانا عبدالباری وغیرہ جیسے مشاہیر لیڈر موجود تھے تاکہ شیخ کے خاکوں میں رنگ بھرا جائے مگر جسمانی توانائی جواب دے گئی زیادہ بات چیت نہ کر سکے پھر پانچ ماہ کا عرصہ عالات میں گزار کر انتقال فرمائے [انا لہد وانا الیہ راجعون] شاگردوں اور ساتھیوں سے پروگرام کی تکمیل بھی نہ ہو سکی۔

## باب ثالث

## خطرناک انقلاب

یہ وہ وقت تھا کہ ایک بہارت خطرناک انقلاب بر صیریہ بلکہ پوری دنیا کے دروازہ پر دھک دے رہا تھا جس کی طرف مولانا سندھی نے اپنے خطبہ میں اشارہ دیا بلکہ واضح لفظوں میں مستحب کیا، وہ جب پونیس سال بعد اپنے سفر سے لوٹے تو انہوں نے اصلی مشن کی طرف پھر سے نشان دہی کرائی در اصل مولانا عبد اللہ سندھی نے ۱۹۱۵ء میں سب سے پہلے کابل کا سفر اختیار کیا اور ترکی سوئز ریپینڈ رشیاد خیرہ ہوتے ہوئے بیت اللہ پہنچے جہاں بارہ سال قیام کیا ۱۹۳۹ء میں جب کراچی کے ساحل پر اترے تو ایک اہم ترین خطاب کیا۔ یہ پوری تقریر رونے کے پانی سے لکھنے کے قابل ہے اس کے ایک ایک لفظ میں لگر کی گہرائی تحریر کی گئی ای غلبہ اسلام کی تڑپ ایک عالمگیر مشن کی تمنا جو ایک مصلح انسانیت میں ہوتی چاہئے: وہ ہر لفظ میں موجود ہے۔ طوالت کے خوف سے چند الفاظ قارئین کے نذر جس آغاز اس طرح کرتے ہیں، وہن کی محبت مجھ کو اس عمر میں ہندوستان کھینچ کر نہیں لائی । پھر اپنی بیان سالی کے متعلق بتا کر یہ بتاتے ہیں کہ ایک آپ لوگوں کے پاس اس لئے پہنچا ہوں کہ مجھ آپ سے کچھ کہنا ہے۔ میں جو کچھ آپ سے کہنا چاہتا ہوں اسے غور سے سنو۔

۱۔ میں ایک عالمگیر انقلاب کے سیاہ کو اپنی آنکھوں سے المحتا دیکھ آیا ہوں، دنیا ایک نئے طوفان نوج سے دو چار ہو چاہتی ہے، لیکن میں دیکھتا ہوں کہ تمہیں نہ تو ان طوفانوں کی کچھ خبر ہے اور نہ تم یہ جانتے ہو کہ اگر یہ طوفان بہہ لگلے تو تمہارا کیا حشر ہو گا۔ میں یورپ کے ایک بڑے حصہ میں اس انقلاب کو بروئے کار آتا دیکھ آیا ہوں اس انقلاب نے جس سنائی سے حکمراں دن کو تباہ کیا ہے اور پوری سر زمیں کی کایا پلٹ کی ہے । اس سے ظاہر ہے ایسے ساری انسانیت کو ایک نہ ایک دن اپنی لپیٹ میں لے کر رہے گا، اس انقلاب کا نامہ

ہے جو تمہارا حق ہے اس پر قبضہ کرلو اس میں جو آڑے آئے اس کو منادو جو علم کلچر مذہب اخلاق تمہارے سدرہ اس کا انکار کر دو وہ علم ناقابل اعتبار ہے وہ کلچر فرسودہ ہے مذہب ناط ہے اور اخلاق کا وہ نظام بے معنی ہے، [آگے لکھتے ہیں] تم اس انقلاب کی قوت، وسعت، شدت اور سفا کی اپنی موجودہ زندگی میں محسوس نہیں کر سکتے اس انقلاب کو قیامت سے کم مت سمجھو یقینا یہ "حشر" برپا کرے گا تاکہ انسانیت کیلئے خدا نے ذوالجلال کی طرف سے ایک نئے "حشر" کا سامان ہو سکے۔ [آگے لکھتے ہیں] تمہارے سیاست داں بڑی بڑی ایکیمیں بناتے ہیں لیکن ان کی نظر خاص طبقوں سے آگے نہیں بڑھتی وہ قوم وطن کا نام لیتے ہیں، مذہب اور کلچر پر زور دیتے ہیں لیکن ان کے قوم وطن مذہب اور کلچر کا تصور یا تو سرے سے موبہوم ہے یا ان کا اطلاق ایک خاص طبقہ کے اغراض و مصالح پر ہوتا ہے، تمہارے علماء ہیں ان کی نظریں بخض پہلے کی لکھی ہوئی کتابوں میں پھنس کر رہ گئی ہیں وہ اپنے گرد دپیش دیکھنے کی زحمت گوارہ نہیں کرتے اگر کبھی دیکھتے ہیں تو بس "کتابی نظر" سے وہ زندگی سے کٹ چکے ہیں، ان کے علوم میں شکوئی زندگی کی ترپ ہے نہ مرق۔ [چند سطر کے بعد] اس قسم کے انقلاب اور اس کے لا دینی فلسفہ کے ہولناک نتائج سے بچا چاہتے ہو تو انقلاب کے اس دینی فلسفہ کو اختیار کر و جس کے ذریعہ تم خدا کو مانتے ہو "لا دینی فلسفہ"، علمبردار انسانیت کوئی زندگی کی دعوت دے رہا ہے [جس میں صرف تخریب کاری بداخلاتی اور لا دینیت ہے] تو تم ساری انسانیت کا ایک خدا ایک رزان ایک رب کی فکر لے کر کیوں نہیں آگے بڑھتے، میں انقلاب کے اس دینی فلسفہ کا پیغام لے کر آپ کے پاس آیا ہوں۔ میرا یہ پیغام تمہیں لا دینی انقلاب کے مضرات رسائیات سے محفوظ رکھ سکے گا، اور [ہو الذى ارسل رسوله بالهدى و دین الحق لیظہره علی الدین کلہ] کا مظہر بھی ہو گا۔ [شور و آگی صفحہ ۳۲ سے ۵۰] اس خطبے نے لا دینی سیاست کے مضر اثرات سے بھی آگاہ کیا اور ان تمام خطرات سے بھی آگاہ کیا جو آج زمین حقائق بنے ہوئے ہیں۔

## سیاست

قرآن میں بے شمار جگ لفظ "حکمة" آیا ہے جس کو شاہ ولی اللہ اور بہت سے مفسرین نے سیاست سے تعبیر کیا ہے۔ ازالۃ الحنفی میں حکمت کی تفہیم حکمت نظری اور حکمت عملی سے کی ہے جس کو سیاست مدن اور تدبیر منزل سے تعبیر کیا جائے گا، سیاست کے فن کو سب سے پہلے حضرت عیسیٰ سے ۳۰۰ سال قبل مشہور فلسفی افلاطون نے چھیڑا تھا اور اس پر ایک کتاب [غیر مرتب] لکھی تھی جس کو بعد میں اس کے شاگرد ارسطون نے مدون اور مرتب کیا جس میں پر یمنگی سیاست کے اصولوں پر پروردہ یا۔ حکمت جس کو [وزڈم] بھی کہا جا سکتا ہے، اس فن کے قبیلہ بڑے موجود مانے جاتے ہیں۔

[۱] تھامس ہابس Thomas Hobbes

[۲] لاک Lock

[۳] روسوو Rousseau

مذکورہ بالا دو مطلق العناوین کے حاوی [جس میں مذہبی عضر بھی شامل ہے، اس کے] میں اور "روسو" رعایا کی حکومت [جمهوریت] کا قائل تھا، اسی فلسفہ کی بیکاریوں سال بعد ابراہم لئکن نے تفصیل کر دی جو جدید فلسفہ عربانیت کے نام سے مشہور ہو گیا۔ اسلام اور یقینہ مذاہب، ڈاواکن اور سیجن [نظریہ خداوندی] کی طرف اس لئے مائل ہوئے تاکہ انسانوں پر نیابت خداوندی قائم ہو سکے نیابت انسانی نہیں حالاں کہ بعد میں تھیوکریسی [پاپائیت] جیسی برائی بھی آگئی تھی۔ اسلام نے حکومت کے تمام طریقہ ذکر نہیں کیے، بلکہ دو طریقوں کی صراحت ملتی ہے اور کچھ کے لئے صرف اشارے اور کچھ لا دینی علامتوں سے معلوم ہو جاتا ہے کہ یہ طریقہ ناجائز ہے۔ اسلام صرف روحانی عقیدہ کا نام نہیں ہے۔ وہ دین و دنیا کی جامعیت رکھتا ہے۔ اس کے خزانہ ہدایت میں سیاست کے محاسن اور ریاست کے اصول و ضوابط موجود ہیں۔ اس کا عنوان صرف ایک ہے اور وہ ہے "عقیدہ حاکیت" ان الحکم الا لله [حکم صرف اللہ کا ہے]

اسلام نے جس ریاست کی تشكیل کی وہ ریاست اپنی خصوصیات کے اعتبار سے الگ ہی انداز رکھتی ہے۔ اسلامی ریاست دنیا کی پہلی ریاست ہے جس نے ملکی اور انتظامی قوانین وضع کیے۔ عدل و انصاف کی تعلیم دی اس ریاست کا مقصد یہ ہے کہ عدل اجتماعی [social Justice] کا وہ نظام قائم ہو جائے۔ جو انسان کی حریت، اخوت اور مساوات کے متوازن مجموعے کی حیثیت سے پروردگاری رحمت و ربوہت کا جامع اور کامل مظہر بن جائے۔ اس وقت دنیا میں مغربی جمہوری نظام سکر رانج الوقت بنا ہوا ہے اور سمجھ لیا گیا ہے کہ اس سے بہتر نظم مملکت کوئی اور نہیں ہے۔

مگر یہ لا دینی جمہوریت [خواہ اس کا عنوان مذہبی غیر جانبداری دیا جائے] اس میں بظاہر انسان آزاد نظر آتا ہے لیکن اگر غور کیا جائے تو آمریت اور جمہوریت میں کوئی بہت زیادہ فاصلہ نظر نہیں آتا، اس نظام نے جمہور کو حق حکمرانی ضرور دیا ہے مگر اخلاقی قدروں سے اس کا رشتہ کاٹ کر انسان ایک حیوان کی صورت میں زندگی گزار رہا ہے۔ اسلامی نظام کا ایک چھوٹا سا چارٹ اس طرح بنتا ہے۔

### نظام الہی کا چارٹ

[۱] خلافت یا تھکین [غلابہ] فی الارض [نیابت الہی] کی طرح، یہ اصطلاح قرآن میں ”عبارة الحص“ سے ظاہر ہے، ارشاد ہے کہ لیست خلفنہم فی الارض کما استخلف الذين من قبلہم ولیمکن لهم دینہم الذی ارتضی لہم۔ اب چاہے اس کو موعود بنایا جائے یا مقصود

[۲] دوسرا طریقہ ملکیت [بشرطیکہ] اس میں بھی نیابت الہی ہو، اس] کے ذریعہ۔ یہ طریقہ دلالۃ الحص سے ظاہر ہے، جیسا کہ حضرت داؤود اور حضرت سلمان علیہما السلام کے ذکر میں ہے [باتی]

[۲] ایسی ملوکیت چاہے شورائی ہو یا دستوری یا ذہنی یا اشرافی اگر یہ سب ان الحکم الہ  
ہے یعنی خدائی نظام کے تحت ہیں تو یہ طریقہ بھی اشارۃ الصص سے ظاہر ہے جیسے ذوالقرینین کی  
حکومت یا عالمگیری حکومت پھر

[۳] امارت مسخرہ یا بھی اگر خدائی نظام کے تحت ہو [ تو یہ بھی اقتضا الصص سے ثابت  
ہے جیسا کہ عزیز مصر کا ذکر ہے سورہ یوسف میں ]

اس کے بعد [۴] آمر ہے مبغوض یا مذموم [ صرف نام کا خدائی نظام ہو ] جیسا کہ احادیث  
سے ثابت ہے [ ملک عضویں یعنی ذکریش رشپ والانہداز ] یہ طریقہ بھی باکراہت مہاجا سکتا ہے۔  
اس کے علاوہ بقیہ وہ تمام طرز حکومت جس میں انسان انسان کا حاکم ہو یا سب ایک  
دوسرے کے حاکم اور سب ایک دوسرے کے حکوم ہوں یا سب کی مادرزاد آزادی کا ذرہ ہو  
چاہے وہ شورائی ہو یا دستوری ہو یا پارلمنٹی ہو یہ سب طریقہ ناجائز ہیں اس کا نام  
آمریت رکھا جائے یا کچھ اور رکھا دیا جائے۔ یہ سب لادنی حکومت کہا جیسی گی، اسلام اس کی  
اجازت نہیں دیتا۔ ہاں اگر اس میں خدائی حکومت کی کوشش کی اجازت ہو اور اس حکومت کو  
خدائی حکومت کے لئے ذریعہ بنایا جا سکتا ہو تو پھر یہ مسئلہ مختلف قیہ بن جائے گا، گویا اسلامی  
سیاست کو محض اس طرح ترتیب دیا جا سکتا ہے۔

| طریقہ کا نام                        | حکم          | مثال               |
|-------------------------------------|--------------|--------------------|
| خلافت [ مقصود یا مسعود ]            | فرض کفایہ    | خلافت راشد         |
| ملوکیت [ اسلامی، شورائی یا دستوری ] | واجب         | اموی، عباسی        |
| آمریت [ دستور کافی اسلامی ہو ]      | مسنون        | ذوالقرینین         |
| فسطائیت [ اگر عمل ارادتی آزادی ہے ] | مکروہ        | حجاج بن یوسف       |
| جمهوریت [ صرف کاغذات میں آزادی ]    | مکروہ تحریکی | سرمایہ دار حکومتیں |
| لادینیت، اشتراکیت [ ]               | حرام         | روس، چین وغیرہ     |

## لادینی سیاست کے مضر اثرات

|                     |                                  |
|---------------------|----------------------------------|
| ۱] جمہوریت          | ..... حکومت کے نام پر            |
| ۲] عصیت             | ..... قویت کے نام پر             |
| ۳] وطنیت            | ..... سرحدیت کے نام پر           |
| ۴] مشرقیت یا مغربیت | ..... جغرافیائیت کے نام پر       |
| ۵] اشتراکیت         | ..... مواہدات کے نام پر          |
| ۶] فرعونیت          | ..... تعلیم کے نام پر            |
| ۷] جہالت            | ..... جھوٹی پیری سریدی کے نام پر |
| ۸] بدعت             | ..... مذہب کے نام پر             |
| ۹] علاقائیت         | ..... رسوم و رواج کے نام پر      |
| ۱۰] نسلیت           | ..... ذات پات کے نام پر          |

## جمهوریت کے اثرات

[۱] کوئی حکوم نہیں سب حاکم حالانکہ قرآنی ارشاد ہے کہ ایس اللہ با حکم الحاکمین  
[کیا اللہ تمام حاکموں کا حاکم نہیں]

[۲] اس میں سرگئے جاتے ہیں سمجھے نہیں جاتے حالاں کہ قرآن کہتا ہے، فاذا عزتم  
فتوكل على الله يعني مشورہ کے بعد اگر ایک فرد [امیر] کی رائے مناسب ہے تو اسی کا ارادہ  
کر کے اللہ پر توکل کرو۔ جیسے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے زکوٰۃ نہ دینے والوں کے متعلق  
فیصلہ کیا تھا۔

[۳] پبلک کی خواہش دیکھی جاتی ہے رضاۓ الہی ہو یا نہ ہو اگر پبلک کو شراب پسند ہے  
تو اس کے جواز کے لئے قانون بن سکتا ہے۔

[۲] قانون اس کا جس کی [کسی بھی طرح] اکثریت ہو حالاں کے فرمان الہی ہے کہ ولکن اکثر ہم لا یعقلون۔

[۳] ہر سرکاری پر اپرٹی یا چیز پر سب کی ملکیت، حالاں کے قرآن کہتا ہے کہ اللہ ملک السموات والارض۔ یا۔ وَلِلَّهِ الْمَشْرُقُ وَالْمَغْرِبُ۔

[۴] ہر وہ برائی جس میں وطن یا وطن والوں کا نقصان ہے تو اس کی اجازت ہے۔ حالاں کے فرمان الہی ہے تلک حدود اللہ و من یتعد حدود اللہ فقد ظلمه نفسه۔ گویا اسلام نے کچھ حدود مقرر کی ہیں اسلام اور جمہوریت

ان کے میخانہ میں ہے سب کی رضا مطلوب۔

ہمارے پیاساں میں ہے ایک کی رضا مطلوب۔

ان کے ایوان میں ہے سب حاکم نہ کوئی مکوم۔

ہمارے دیوان میں ہے ایک حاکم سب مکوم۔

وہ ہمارے سروں کی گفتگو گنتے ہیں۔

ہم ان کے سروں کا وزن تو لئے ہیں۔

وہ سمجھتے ہیں کثرت میں برکت۔

جبکہ ہماری برکت ہے باکثرت۔

وہ کہتے ہیں کہ نمائندے ہم عوام کے۔

ویسیم ہم نمائندہ خدا نے علام کے۔

## قویت کے اثرات

[حالاں کے قویں صرف دو ہیں اللہ کے فرمان بردار اور اللہ کے باغی]

فرمان الہی ہے۔ فمکم کافرو منکم مومن

[۱] تعصیب کی وبا چیلیت ہے [۲] حق کو چھپا کر اپنی قوم کو برحق بتانا [۳] انسانیت کے حکمے نکلے کرنا

### وطہیت کے اثرات

[۱] انسانیت کے ساتھ زمینوں کے نکلے کرنا۔ و سخرا لکم مافی الارض

[جبکہ مسلم ہیں ہم سارا جہاں ہمارا]

[۲] اللہ کی زمین پر اپنی ملکیت جانا [۳] فطری محبت [جیسا کہ آں حضرت نے بھرت کے وقت مکہ کو مخاطب کر کے فطری محبت کا اظہار کیا تھا] اس کو ابھار کر غیر فطری محبت کرنا بلکہ زمین کی محبت کو مجبود بنالیما جس کو وطن پرستی [پوجا] کہا جاتا ہے۔ [۴] صرف اپنے ملک کا فائدہ دیکھنا، چاہے دوسرے ملک کا نقصان ہو رہا ہو [حالاں کہ حدیث شریف میں ہے جو اپنے لئے پسند کرتے ہو وہی دوسروں کے لئے پسند کرو۔ بخاری]

### مشرقیت یا مغربیت کے اثرات

[۱] اپنے طریقہ رہن کی برتری اور اسی کے فائدہ پر نظر رکھنا [حالاں کے فخر، وکبر، نجوت

اور خود غرضی بری صفات ہیں فرمایا گیا، الہکم الشکار یا الکبر ردانی۔

[۲] انسانوں کی جغرافیائی تقسیم کو بدف بتانا۔ حالاں کہ فرمان ہے و جعلنا کم شعوبا و قبائل لتعارف و ان اکرمکم عند الله اتفاکم گو یا صرف پہچان کے لئے تقسیم ہے۔

[۳] ایک دوسرے کا پلگرا پنانا [جو کہ مباح ہے] وہ میوب مانا جاتا ہے۔

### اشتراکیت کے اثرات

[۱] غیر فطری مسادات جس سے انتشار اور بذریعی کو دعوت دی جاتی ہے جبکہ فرمان الہی ہے اہم یقsmون رحمت ربک نحن فسمنا بینہم معيشتہم فی الحیوة

الدنيا وار فعناب بعضهم فرق بعض در جات لیتخد بعضهم بعض اسخريا۔ کیوں کہ جس شخص کی حتیٰ صلاحیت ہے اتنا ہی وہ دنیا کو فائدہ پہچائے گا مگر اسی شخص کو اپنے فطری مزاج کے مطابق فائدہ اٹھانے کا حق ہے۔

[۲] انسان کو صرف ایک مشین بناؤ یا گیا اس کے جذبات و احساسات اشتراکیت میں کوئی معنی نہیں رکھتے۔

[۳] غریب امیر بنے کی تگ و دو میں اور امیر مزید امیر بنے کی کوشش میں لگا رہتا ہے یہ  
بیویش کے لئے ایک دو رہیں بلکہ نفرت بھری فاٹ کی بیویش چلتی رہتی ہے۔

[۲] ایک ماہر سمجھکٹ اور غیر ماہر دونوں کے مشوروں کو مساوی ماننا ہو گا۔

[۵] فطری ضروریات میں بھی غیر فطری تقسیم ہوگی۔

[۶] [عورتوں اور کمزوروں کو] [برابری کی وجہ سے مجہرزا] طاقتوروں کے اور مردوں کے مقابل بر شعبہ میں لانا ہو گا۔

## کاروباری تعلیم کے اثرات

[۲] لو جک .....، جد تہذیبی کے ساتھ

## ۳ [معلومات] مگرچہوں علم کے بغیر

[بقول قاری طیب صاحب آج کل علوم نہیں صرف فنون سکھائے جاتے ہیں اور بقول علامہ مودودی آج کل کی تعلیم اسلام کیلئے سم قاعل ہے اور میرے زدیک کو فیض نس کے نام پر بد تہذیبی جس میں بڑوں سے آنکھوں میں آنکھیں ڈالنا سکھایا جاتا ہے ]

## جاہلانہ تصوف اور پیری مریدی کے نقصانات

[1] اسلام کی بالکل غلط تصویر اپنوں اور غیروں کے سامنے آتی ہے جو کہ بلغہ مانزال

ایک کے خلاف۔

[۱] جمالت کے ساتھ فریبوں کا فریب بھی بڑھتا ہے۔

[۲] غلط اعتقادات کی ترویج ہوتی ہے۔

### بدعت کے نقصانات

[۱] مذہب کا چہرہ بدل جاتا ہے اور اس میں نئی نئی موشکانیاں ہو جاتی ہیں جبکہ فرمان ہے ان البدعة في الضلاله والضلاله في النار۔

[۲] اسلام کا مأخذ قرآن و حدیث کے بجائے خواہشات نفس بن جاتا ہے فرمان ہے لا تھوڑی الانفس۔

### علاقائیت کے نقصانات

[۱] فرسودہ نظام اور رسوم رواج سے چھٹ کر ترقی کی راہیں مسدود کرنا۔

[۲] کبھی کبھی مذہبی قانون سے زیادہ ان رسوم پر جرم جانا۔

[۳] تائید میں مذہب کو استعمال کر لینا۔

[۴] دوسروں کی ترقی سے نہ استفادہ نہ افادہ۔

### نسلیت کے نقصانات

[۱] ہندو ذات برادری کا چہرہ۔ اونچی بیج کی بیماری حالاں کے قرآن کہتا ہے۔ ان اکرم مکم عند اللہ اتفاکم۔

[۲] صلاحیتوں کو کسی ایک ذات میں محدود کر دینا۔

[۳] کاموں میں اونچی بیج کا تصور قائم ہونا۔

[۴] کسی میں احساس برتری کسی میں احساس کمتری پیدا کرنا۔

## باب رابع

## نظریہ میں تزلزل

بس یہی وہ لمحات ہوتے ہیں جن کا اثر صدیوں پر محیط ہوتا ہے، انقلابی دنیا میں ایسے تاریخی لمحات بڑے معنی خیز ہوتے ہیں اگر کسی نکتہ نظر کا زاویہ ایک سنبھالی میز بھی اپنے چھوڑ سے ہٹ گیا تو آگے چلکر ہزاروں کلومیٹر دور ہوتا چلا جاتا ہے اور یہی لمحہ برصغیر کی قست میں لکھا ہوا تھا۔ مشہور ہے حضرت عمر کے پیروں کے نیچے ہزاروں فتنہ دے تھے اسی طرح ایک جامع پالیسی میں بے شمار حکمت عملیاں چھپی ہوتی ہیں، جو ”مشن وہابی، مشن قاسی اور مشن شیخ الہند“ میں تھیں اب ان میں درازیں پڑنی شروع ہو گئیں، اور یہ حکمت عملیاں آپ کے جانشیں اور نائیں میں اپنی اپنی صلاحیتوں اور ادراک کے مطابق ہٹ گئی، اکثر علماء کو یہ ادراک ہو گیا تھا کہ شیخ کی حکمت عملی یقیناً مورچہ بد لئے کی تھی گویا اب ہمیں پرانے منطقی اور کتابی انداز کے بجائے حالات حاضرہ کا آلات حاضرہ سے مقابلہ کرنا ہو گا اسی لئے ہر ایک نے اپنے اپنے ذوق اور مہارت کے مطابق تقسیم کا رکرلیا، علامہ انور شاہ کشیمی رحمہ اللہ نے علمی لائن اختیار کی اور احادیث سے فقہ کو سوارنا شروع کیا کیوں کہ علامہ انور شاہ کشیمی بھی علامہ سندھی کی طرح اس محدود سیاست کے مضر اثرات کو بھانپ گئے تھے اور اس نئی محدود [وطنی] سیاست سے کنارہ کشی اختیار کرنا چاہتے تھے، بلکہ دارالعلوم چھوڑ کر ان کے ڈاہیں جانے کی ایک وجہ یہ بھی تھی۔ اسی طرح دارالعلوم کی جلیل القدر شخصیت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی نے تربیت مسلمین بلکہ سماج سدھار کو اپنے ذمہ لیا اور اس نئی سیاست سے علاحدہ رہے۔ ان کی رائے بھی اس وقت کی محدود سیاست کیلئے نئی میں تھی۔ اسی لئے سیاست سے کنارہ کشی کو بہتر سمجھا، ایک مرتبہ حضرت قاری طیب صاحب مہتمم دارالعلوم [سے] میں نے خود یہ بات سنی کہ انہوں [ان] نے

اپنی عصری مجلس میں حضرت تھانوی صاحب کا ایک عجیب قول بیان کیا کہ کسی (نام ذہن میں نہیں رہا، غالباً نواب راپور) نے حضرت تھانوی سے سوال کیا کہ حضرت بغیر کسی تمہید کے یہ بتائیے کہ آپ سیاست میں کیوں حصہ نہیں لیتے، حضرت نے فرمایا کہ بغیر کسی تمہید کے جواب یہ ہے کہ ہم کا سیاہ نہیں ہوں گے کیوں کہ آج کی سیاست مذہب کو استعمال کر لتی ہے اور ہم اس میں شامل نہیں ہوتا چاہتے، اس کی تائید حضرت شاہ عبدالقادر رائے پوری کے مانعوں کا شامل نہیں ہوتا چاہتے، اس جملے سے بھی ہوتی ہے ”ارے مولوی ہار گیا“، ارے مولوی ہار گیا کیوں کہ ان اکابرین کو اندازہ ہو رہا تھا کہ نمک کی کھان میں ہر چیز نمک ہی بن جاتی ہے، چاہے کتنی ہی مصلحت والی سیاست اختیار کی جائے گندی سیاست کی گندی چھینگیں تو ضرور پڑیں گی الہذا۔ اسی سیاست سے پہلو تھی کو بہتر سمجھا۔ مولانا الیاس صاحب نے تبلیغ مسلمین کو اپنا کر سیاست سے کنارہ کشی کر کے عافیت کا راستہ اپنایا۔ اور تبلیغ جماعت کی بہیادر کھدی، جس کا کام آج تک جاری ہے۔ حافظ احمد صاحب نے اقتصادیات کے ذریعہ جدید یہ میکنولو جی لانے کی کوشش کی جس کا عملی ثبوت قاری طیب صاحب کی زیر نگرانی دارالعلوم میں طبیہ کالج کا قیام تھا۔

### مشن شیخ الہند پر حالات کے اثرات

وقت تیزی سے کروٹیں لے رہا تھا اور دین بند کے پچھے علماء کرام نے اس وقت کی سیاسی دلدل میں قدم رکھا اور آزادی وطن یا آزادی ملت کے لئے مخدود قومیت یا دو قومی نظریہ کے جھنڈے تسلیم کرنے کو اپنایا اور یہیں سے شیخ الہند کی پالیسی مختلف عکروں میں بٹ گئی بلکہ محدود وطنی قومی سیاست میں سست گئی جس میں فرنگیوں سے آزادی، یک اہم سرگرمی تھی کاش فرنگیوں پر بھی دعوت دین پیش کی جاتی۔ قرآن کہتا ہے وَ لَتَجْدُنَ اقْرَبُهُمْ مُوْدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا

قالوا إِنَّمَا نَصَارَى۔

[مسلمانوں سے دوستی میں سب سے زیادہ قریب عیسائیوں کو پاؤ گے]

محمدہ قومیت کا مطلب یہ ہوا کہ ہندوستانی مسلمان اب ایک معاهداتی زندگی گزارے گا، جوئی نفس برائیں ہے۔ تاریخ سے معاهدے بھی ثابت ہیں مگر زمینی حقیقت یہ ہے کہ ایک طاقت دوسری طاقت سے معاهدہ کرتی اور وہی نجات بھی ہے اور چھا بھی ہے ورنہ ایک آواز جو ابھی طاقت نہ ہی ہو دوسری طاقت سے اس کا صرف دکھاوے کا معاهدہ ہوتا ہے۔ انہیں پر ۲۰۰ سو سال مسلمانوں نے حکومت کی اور غرناط کے آخری تاجدار ابو عبد اللہ نے عیسائی فوج کے آگے ہتھیار ڈال دیے اور عیسائی بادشاہ فرڈینڈ کے درمیان ایک معاهدہ پر دستخط ہوئے اس معاهدہ کے اندر یہ بات ملے ہوئی تھی کہ مسلمان اپنی عبادت کے لئے آزاد ہوں گے اور مسلمانوں کی عبادت گاہیں برقرار رکھی جائیں گی مسلمانوں کے ساتھ عبادات اور تعلیم میں کوئی تعریض نہ کیا جائے گا، لیکن جوں ہی فرڈینڈ غرناط میں داخل ہوا معاهدہ کی دھیان اڑا دیں ساری مسجدیں مکیساوں میں تجدیل ہو گئیں کتب خانے جلا دیے گئے مسلمانوں نے اذیتوں سے مجبور ہو کر مرکاش بھرت کر لی۔ یہی حال ہندوستانی مسلمانوں کا ہے آج کے زمانہ میں فریلکی مسجدیں مندر تو کم ہیں مگر مسلمانوں کے دل ایسے مندر بن گئے جس میں بے شمار صنم بیٹھے گئے ان کے افکار اور نظریات اتنے مخلوط ہو رہے ہیں کہ اپنے آپ کو پہلے ہندوستانی پھر مسلمان کہلوانے میں کوئی عار نہیں محسوس کرتے بلکہ فخر محسوس کرتے ہیں اور قومیت کے ایک ہی دھارے میں سب کچھ بہنے لگا ہے

### اسلامی قومیت

حالاں کے اسلام نے قومیت کا جو دارہ کھینچا ہے وہ کوئی حسی یا مادی فہیں بلکہ ایک خالص عقلی اور نظریاتی ہے، ایک گھر کے دو آدمی اس دارہ سے جدا ہو سکتے ہیں اور دو دروازے کے علاقے والا اس قومیت میں داخل ہو سکتا ہے، یہ قومیت انسان کو اصول پسند بناتے ہیں حسی قوم پرستی انسان کو مطلب پرست بناتے ہیں، وہ صرف اپنے قوم کا فائدہ چاہتی ہے، قرن اول سے آج

تک مسلمانوں پر جو تباہی نازل ہوئی ہے اسی قومیت کے بد لے ہوئی ہے ہمیں اللہ اکرم  
مقابل اموی عصیت سے لیکر عرب جمیں مغل اور ہندوستانی تک اسی فتنے نے زوال کی راہیں ہوا  
کی ہیں، یہ وطنی قومیت ترک کے لئے چنگیز خاں اور ہلکا کو ہیرہ بنتی ہے، ارجمن اور گیم ہندو  
ہیرہ بنتا ہے، آب زرم، گنگا جل ایک ہو جاتا ہے، ابھی کچھ عرصہ پہلے جب ثانیہ ہرزاتے  
شیعہ ملک سے شادی کی تو میرے ایک شاگرد نے | جواب دمام آئی سی میں اور تیرہ  
وحدیث انگریزی میں پڑھاتے ہیں اچھی پڑھی لکھی شخصیت ایں [ جذب ہندوستانیت سے  
مغلوب ہو کر اور قومیت کے جذبہ میں ڈوب کر جو جملہ مجھ سے کہا تو میں انگشت بندہ اس رہ گیا  
کہ ایک اسلامی پتھر جو دین کو سمجھتا ہے وہ یہ کہ رہا ہے کہ "مولانا و سیم صاحب ثانی" نے تو  
پاکستان میں شادی کر کے ہم سب کی ناک کنادی، دل میں آیا کہ پوچھوں کہ ایک مسلمان کی  
مسلمان سے شادی میں ناک کٹ گئی اور جو صرف نام کے مسلمان ہیں اور اپنے آپ کو رہش  
خیال یا اشتراکیت پسند کرتے ہیں جیسے چھا گلا، اور بدایت اللہ، جاوید اختر، شبانہ عظیمی اور شاہ  
رخ جیسے لوگوں نے شاید ہماری بھت افزائی کی ہے، یا جو روز آن صبح و شام غیرہ نہ ہب میں اور  
میرنچ ہو رہی ہیں غالبا یہ ملت کے لئے الیہ نہیں طریقہ ہے،، اسی لئے دیکھتی آنکھیں یہ دیکھے  
رہی ہیں کہ اور خدا شہ ظاہر کر رہی ہیں کہ کبھی برصغیر بھی بوسنیہ اور چیچنیا نہ بن جائے کہ شراب بھی  
پیے اور خنزیر بھی کھا سکیں اور مسلمان بھی کھلا سکیں اور پھر بری مسلمانوں کی طرح ذبح بھی ہوں  
اور خدا نہ کرے یہ وطن ہی ہمارا کفن نہ بن جائے اور اسلام کی روحانیت پر کفن نہ پڑ جائے۔

الابان الحفظ۔

### نظریہ قومیت کا اثر

دوسرانہ قصان یہ ہوا کہ نظریہ قومیت دوسری بیماریوں کو بھی کھنچ لایا مثلا بڑے بڑے علماء کو  
[ اور سیاسی قومیت - تہذیبی قومیت عقلی قومیت، ناٹی قومیت - فطری قومیت کے علمی

مباحثت کے ذریعہ اتاویلات سے کام لیتا چڑا پھر فلسفہ بن گیا تو میں اوطان سے بخی ہیں جس پر علام اقبال جیسی شخصیت کو اپنے تجھب کا اظہار کرنا پڑا۔

حالاں کہ بقول مفتی تحقیق عثمانی لغوی اعتبار سے قویت کا اطلاق ہم وطن ہم نسل لوگوں پر ہوتا ہے لفظ قوم قرآن کریم میں اس معنی میں بھی آیا ہے، چنانچہ انبیاء کرام اپنے لوگوں کو یا قوم یا قوم کہہ کر خطاب فرماتے تھے، حالاں کہ وہ کافر لوگ تھے لیکن اسلام نے اس کو سیاسی وحدت بنانے سے بالکل انکار کر دیا، بلکہ ارشاد ہے کہ هو الذی خلقکم فمنکم کافر و منکم مومن یا فرمایا گیا اذقالو القومہم انا بر آنومونکم و معما تعبدون من دون اللہ، یا ایک مہاجر اور انصار کے جھگڑے ہر ایک نے اپنے اپنے لوگوں کو مدد کے پکارنے کے لئے یا انصار یا مہاجر کا نفرہ لگایا تو آپ نے ناراضگی سے فرمایا یہ بد بودا نفرہ ہے ایک روایت میں ہے کہ زمانہ جاہلیت کا نفرہ ہے گویا فریلکلی اعتبار سے یا عالم محسوسات میں ممکن ہے ہم وطن ایک قوم ہو مگر نظریاتی اعتبار سے زمین و آسمان کا فرق ہے، بس اسی محسوسات کی حقیقی ریگرز سے شیخ الہند کے جانشین بھی گزرے اور قوم کے معنی وقت کے جو محسوس تھا اسے تھے وہ اپنالیے جس کے نتیجہ میں ”یہ قوم“ اپنے ساتھ وطن، جمہوریت، عیشلزم، اشتراکیت، مشرقیت، وطنی رواج بلکہ مذہبی رسوم، و عقائد کے جو ایسیم کھیج لائی اور اب نئی پیری گھی غیر محسوس طور پر ”مشن قاسمیت دہابیت“ سے دور سے دور ہوتی چلی گئی اور اس طرح یہ مشن پھر گیا اور اپنے محور سے ہٹا نہیں تو سماضا ضرور ہے۔

## باب خامس

## دوقومی نظریہ

بھی لاوٹی اور محمد و سیاست تھوڑے بہت رد و بدل کے بعد ایک دوسرے فکر میں ڈھل کر سامنے آئی اور سیاست میں ایک اور رائے بنی۔ وہ رائے آزادی ملت کی تھی [جس سے دوقومی نظریہ بننا جس کے نتیجہ میں پاکستان بنا] یہ رائے مسلم لیگ کی تھی جس کے چیزیں جیسا رہنماء علامہ اقبال محمد علی جناح مولانا شیعیر عثمانی اور ظفر تھانوی دیوبندی جیسے علماء تھے پکھو دیگر علماء جیسے مولانا ابوالاعلیٰ مودودی وغیرہ کا میلان بھی [بہ نسبت کانگریس کے] مسلم لیگ کی جانب تھا، کیوں کہ اس میں صحیح حکومت نافذ کرنے کا اختیار مسلمانوں کے پاس تھا] کاش اپنے اختیار کو صحیح استعمال کر سکتے [لیکن دونوں رائے میں قدرے مشترک آزادی ہند اور فرگنگیوں کو دیش نکالا دینا تھا جس میں دونوں مکتبہ فکر کو ظاہری کامیابی بھی ملی۔ مگر سب سے اہم اور جیادی نکتہ نظر "نفاذ اسلامی" بیک پر ہوتا چلا گیا، جس کے بارے میں بھی پکھو علماء کرام نے بروقت متنبہ بھی کیا اس رائے کا خلاصہ اس طرز پر تھا کہ آزادی ہند کی پالیسی سے پکھو آگے بڑھتے ہوئے مسلمانوں کے لئے ایک ایسی علیحدہ اسٹریٹ بنانے کی کوشش کی جائے، جس میں وہ آزادان اسلامی قانون نافذ کر سکیں، یہ فکر کافی حد تک فکر ولی اللہی کی تحریکیل کرتا تھا۔ وہابی تحریک کی جانب میلان تھا شاہ اسماعیل اور سید احمد کی تحریک سے ملتا جلتا تھا قاسمی مشن اور تحریک شیخ البند کے عالمی مشن کا یہی ایک حصہ تھا یہی فکر پکھو رد و بدل کے بعد علامہ اقبال اور مولانا مودودی اور پکھو دیگر مفکرین نے بھی اپنایا، یہ حضرات اس حیثیت سے تو کامیاب ہوئے کہ زمین کا ایک حصہ پاکستان کے نام پر ان کوں گیا مگر ان حضرات کی محنت تقریباً رائیگاں گئی، پاکستان تو بنا کچھ لوگوں نے بھرت بھی کی مگر یہی سیاست ایک آزاد مملکت میں عوام کی

مرضی کا ایک آزاد اسلام چاہتی تھی اور علماء جس طرح محدث قویت میں استعمال ہو رہے تھے اسی طرح یہاں بھی ان کو استعمال کر لیا گیا [کیوں کہ اب سیاست شاہ ولی اللہ والی ”تدریب منزل، نہیں بلکہ ”استفادہ منزل“ بن گئی تھی ] گویا مکان تو طاگر اسلامی نیکیں نہ ملے وطن تو ملا اسلامی وطن والے نہ ملے کیوں کہ اسلامی نظام کیلئے صرف مکان نہیں بلکہ ایسے نیکیں بھی ضروری ہیں جن کے دلوں میں اسلام جا گزیں ہو چکا ہوان کے دل کی ہر دھڑکن اسلامی نظام کو دعوت دے رہی ہو ہر سانس بھی زندگی کی بھی سے گزر کر مدنی زندگی میں قدم رکھنا چاہتا ہو مگر ایسا نہیں ہوا بلکہ جو نظام بھارت میں رام دین اور رام گوپال چلا رہے تھے وہی نظام پاکستان میں عبداللہ اور عبدالرحمن چلانے لگے۔ تھی کہ جب پاکستان میں پارلیمنٹ کا پہلا اجلاس ہوا تو مولانا شیخ عثمانی کو شرکت کی [تحریکا] دعوت دی گئی اجلاس کے بعد مولانا کافی ناراض نظر آئے فرمایا پوری کارروائی تو انگریزی میں تھی مجھ کو کیوں بلا یا گیا میں کیا مشورہ دیتا اور کیا راہنمائی کرتا؟ [دارالسلام، صفحہ ۱۳، جون ۲۰۱۲ء]

اس کی اصل وجہ انگریزی نہیں بلکہ زاویہ نظر کا اختلاف تھا وہاں سب کے ذہن میں تھا کہ مولانا کو انسانی قانون سازی سے کیا مطلب جب کسی مذہبی مسئلہ [جو کے انسان کا پرنسپ معاملہ ہے ] کی راہنمائی لئی ہو گی تو ان سے پوچھ لیا جائے گا۔ یہ بھی سب کو معلوم ہے کہ بعد میں مولانا کو زہر دے دیا گیا، بلکہ ہر مخلص لیڈر کو راستہ سے ہٹا دیا گیا۔ جس کی بیانیادی وجہ یہی تھی کہ نظام اسلامی کا انگریز تو رکھا مگر قلب مومن پر نفوذ اسلامی نہ ہوا۔ اور مسلمانوں کی صلاحیتیں بھی اسلام سے بھٹک کر رہی کیڑا امکان پر لگ گئیں اور جس مسلم عوام کیلئے بزرگوں نے سیاست کی سیزھی چڑھی دہ عوام اتنے گھرے گز ہے میں گرے کہ اب ان کی اکثریت خود ہی نہیں چاہتی کہ اسلامی نظام نافذ ہو کیوں کہ اسلامی نظام سے عوام نہ تو متعارف ہے نہ اس کی قدر جانتی ہے بلکہ نئی سیاست کے دل ربا، دل فریب اصنام [قویت وطنیت، جمہوریت ] کے آگے سر جھکانے کو تیار ہے اور اب تو خود عوام کے ہاتھ میں طاقت ہے ان کی ابھی ہر جائز اور ناجائز

خواہش کی تجھیں ہی آزادی کہلانے لگی اور اسلامی نظام کے بجائے عوام کی رضاہی مطلوب و مقصود ہو گئی [رضاہی بہت دور ہو گئی] بلکہ اب تو یہ موضوع ہو گیا کہ پاکستانی عوام پر حکومت کس ایشو کے ذریعہ کی جائے۔ وہاں کی مذہبی سیاسی جماعتیں کانٹرہ بھی اب وطن اور اس کے عوام کی خوشنودی بن گیا رضاہی بہت پیچھے رہ گیا جزو ضیاء جسے بھی اسلامی نظام کا نتھہ لگا کر چلے گئے کچھ مذہبی جماعتیں بھی سانحہ سال سے صرف تحریک پر زندہ ہیں۔ کوئی بھی کچھ اس لئے نہیں کر سکتا کیوں کہ طاقت عوام کے ہاتھ میں ہے اور عوام زبان سے اسلامی نظام کا انکار نہیں کرتی مگر زبان حال سے اس کو رد کرتی ہے کیوں کہ انسان کی "فطرت بیکی" مادرزاد آزادی چاہتی ہے جس کو انسانوں کا بنا یا ہوا قانون مزید ہوادیتا ہے۔ ایسی آزادی کی کوئی لگام نہیں ہوتی بس انسان کی اپنی "فطرت ملکوتی" کسی حد تک کچھ پابندی لگانے کی کوشش کرتی ہے اور اس "مادرزاد آزادی" کو کچھ اعتدال پر لانے کی کوشش کرتی رہتی ہے جس کو ہم ضمیر کہ دیتے ہیں اسی کی وجہ سے ابھی تک گاڑی چل رہی ہے۔ ورنہ علامہ اقبال اور مولانا شیر صاحب کے پاکستان کی حالت مزید خراب ہو چکی ہوتی۔

لہذا اس لادینی سیاست کے وہی اثرات سامنے آئے جو اس کا منطقی نتیجہ تھا۔ بول بول کر گلاب کی توقع نہیں کی جاسکتی پاکستان کے لئے بھی اسلام اور علماء اسلام کو صرف استعمال کیا گیا جس طرح ہندوستان میں استعمال کیا گیا اور آج تک دونوں جگہ بلکہ ساری دنیا میں استعمال کیا جا رہا ہے اس طرح نفاذ اسلامی بیک پر ہوتا چلا گیا بلکہ ایک تغیرتی بنتی چلی گئی۔ اب اسلام ایک دہشت گردشی بن گیا جبکہ اس کی ماہیت میں ہی سلم یعنی امن اور چیز ہے۔

خود گاتام جنون رکھ یا جنوں کا خرد ☆ جو چاہے آپ کی چشم کرشمہ ساز کرے

پہلے منزل یا راہ منزل

حتیٰ کہ بعض وہ جماعتیں جن کے نزدیک منزل مقصود نفاذ اسلامی ہے مگر جمہوری راستے

لیکن اب مقصود کی جگہ ان کو بھی راست کی زیادہ فکر ہو گئی۔ اس جماعت کے کچھ قابل افراد نے ذرا کمز آف بنک آف آل انڈیا کو غیر سودی نظام کا ایک پروگرام بھیجا جس کو منظور کر لیا گیا مگر وہاں سے یہ جواب آیا کہ لفظ اسلامی ہشاد یا جائے صرف غیر سودی سٹم نام رکھ دیا جائے ابڑے افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ ایسے بات مان لی گئی، جب کچھ افراد نے احتجاج کیا کہ لفظ اسلامی کیوں ہٹایا گیا تو ذمہ داروں نے جواب دے دیا کہ مقصود تو سودی سٹم سے بچانا ہے وہ پورا ہو گیا [ گویا اس ترویج میں اسلام کی تاخیر بھی قبول ] مجھ کو یاد ہے کہ میں نے ایک مرتبہ جناب اعجاز اسلام صاحب سے دمام میں دریافت کیا کہ جماعت آج کل رخصت کی راہ پر ہے یا عزیت کی راہ پر۔ فرمایا آپ بھی سوچیے میں بھی سوچتا ہوں۔ یقیناً ان کے خلوص پر کسی کو بٹک نہیں مگر ملت کی سوچ کہاں جا رہی ہے؟ اس پر سوالیہ نشان ہے جماعت کے کچھ جدید لٹرچر میں نئی سیاست کی مدد سراہی نہیں تو برائی بھی نہیں ہے کچھ کتابوں میں تو نئی سیاست کو باطل نظریہ کہنے سے ہی انکار کر دیا گیا بلکہ کہا گیا کہ: یہ ایک نظام سے دوسرے نظام اور ایک ہاتھ سے دوسرے ہاتھ میں حکومت کی تبدیلی کا پر امن اور مہذب ذریعہ و طریقہ ہے نہ کہ کوئی فلسفہ حیات یا باطل نظریہ بلکہ کسی مفروضہ فلسفہ سے ذرا کرنی سیاست کو ہی تاختہ ثابت کیا گیا ہے لیکن ان جزئیات کو چھوڑ کر آج بھی دیوبندیت و ہابیت جماعت اسلامی اور یقینہ جماعتیں بر صیغہ کے لئے بہت اہمیت کی حامل ہیں یہ قوم کا ایک بہترین اثاثہ ہیں ان کا اساسی فکر وہی ہے جو صدیوں پہلے تھا۔ ہم صدیوں سے ایک رج قوم تھے کنگال ہونے کے بعد بھی ہمارے کاسر گدائی میں بے شمار تختی ہیرے پڑے ہوئے ہیں بس نظر اور پرکھ کی بات ہے۔ زاویہ نظر اپنے اس پر جلد واپس آئے گا اور وہ وقت جلد آنے والا ہے۔

سچ پھر پڑھ صداقت کا عدالت کا شجاعت کا ہلکا لیا جائے گا تجھے سے کام دنیا کی امامت کا

نجات

بر صیغہ کے بزرگوں کی مختتوں کا یہ بھی شمرہ ہے کہ آزادی فکر اور دعوت و تبلیغ کی آزادی ہر

شہری کوٹی ہوئی ہے جو کہ ایک بہت بڑی نعمت ہے اس کے ذریعہ نظام اسلامی کا تعارف اسلامی افراد کے کردار کا تعارف کرایا جاسکتا ہے جس کے ذریعہ کروڑوں افراد تک پیغام اکن پیغام علم پہنچایا جاسکتا ہے کہ جو تمام مصیبتوں کا نجات دہنہ ہے۔ اسلام نجات دلاتا ہے، ہر اس تحریکی سے جو ذریعہ بنتی ہے سر جھکانے کا وہ سراہا کر جینا سکھاتا ہے۔ وہ سکھاتا ہے ہر فکری غلامی سے نجات، کلپنگر کی غلامی سے نجات، رسوم و رواج کی غلامی سے نجات مذہب کے نام پر شرکیہ اعمال کی غلامی سے نجات تقوی کے نام پر جاہلائی تصوف اور پیری مریدی کی غلامی سے نجات اور سب سے بڑی غلامی مادی اور حسی غلامی جو روٹی کپڑا مکان یا غربی امیری کے نام پر رگوں میں دوڑ رہی ہے۔ اس سے نجات اس سے چھٹکارا بھی برصغیر کے لئے اہم ترین ضرورت ہے۔ اسی نجات کے لئے ولی الہی تحریک کی حصوں میں بہت گئی دارالعلوم ندوۃ العلماء جامع فلاح چھے اداروں نے تعلیم و تربیت کی ذمہ داری لی تبلیغی جماعت نے ابتدائی اصلاح ہاتھ میں لی۔ جماعت اسلامی اور جمیعت العلماء نے سیاست کی باغ ڈور سنبھالی اہل سنت والجماعت نے عشق نبی کی تسبیح پکڑی ذاکر نائک چھے حضرات نے مناظر اتی پہلو اپنایا، کچھ حضرات نے مجلس مشاورت یا پرنسپل لا کو چنان۔ چہار سو بھری ہوئی ہے داستان میری

دل و دماغ بے تاب سکوں نہیں ہوتا۔ کئی حصوں میں بننے کا غم کس کو نہیں ہوتا

### دوسرا ایساں، بدعت، سیاست

دو بنیادی برائیاں بتدریج دیوبند بلکہ پورے برصغیر کے مسلمانوں میں غیر محسوس طریقہ سے سراہت کر گئی۔

[۱] بدعت جس کا آغاز ہمیشہ اچھی نیت سے ہوتا ہے اور یہ ایک شخصی ذاتی عمل یا رائے ہوتی ہے مگر انعام شرک پر ختم ہوتا ہے جس کا سد باب حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے شجر رضوان کٹوا کر کیا تھا جس کے لئے ابن تیمیہ، داہن قیم نے افکار وحدانیت کا پر چار کیا، عبد الوہاب

مجدی نے جہاد کی راہ اختیار کی مجدد الف ثانی نے اپنے بیانات شاہ ولی اللہ نے اپنی تالیفات سے اس کا رخ موز اشن قاسمی نے مناظروں سے اور شیخ البینہ و علامہ کشیری نے تدریس کے ذریعہ اس کو روکا۔ اسی بدعت کی جانب بصیر کے صوفیانہ ماحول نے اور کچھ سیاسی ضرورت نے [کیوں کہ آج کی سیاست میں افرادی قوت کی بہت اہمیت ہے] ایک بھکاؤ اور میلان والا ماحول بنادیا، جس کے نتیجے میں نئی نئی برائیاں، رسم و رواج اور نظریات جنم لینے لگے، حالانکہ دیوبند کے اساسی عقائد میں رو بدعت شامل ہے اور آج بھی کل بدعة فی الصلاة و کل صلاته فی النار ہر دیوبندی اپنے منبر سے پڑھتا ہے مگر ہندوستانی ماحول میں شخصیت پرستی کے جرا شیم اتنی تعداد میں موجود ہیں کہ ان سے پچھا بھی ایک قسم کا جہاد ہے۔ احترام اکابر اور اکرام علماء بلکہ احترام مسلم ایک بہت ای پسند بدھ فعل ہے، مگر کسی بزرگ کی ذاتی کیفیات کو [بجز ما انا عليه و اصحابی یعنی انبیاء کرام اور صحابہ کرام کے علاوہ] اپنے اوپر زبردستی لاگو کرنا شاید بدعت کی تعریف میں آجائے۔ بھی وجہ ہے کہ "تعامل اسلاف" چیزے خوبصورت اور بے داع عنوان سے بھی کچھ حضرات نے پہلو تھی کی ہے کہ کہیں یہ یکاری نادانستہ طور پر لگ کر جائے اسی لئے دیوبند کا راہ اعتدال سے متزلزل ہوتا اور نرم رویہ اختیار کرنا بھی خطرہ سے خالی نہیں۔ کیوں کہ شخصیت پرستی کا بدعت سے چوکی دامن کا ساتھ ہے اور بدعت وہ یکاری ہے جو شرک سک کے جاتی ہے اور پہنچی نہیں چلتا کیوں کہ اس کی بنیاد قرآن و حدیث پر نہیں بلکہ ذاتی رائے پر ہوتی ہے جس کی تائید میں احادیث ضعیفہ بلکہ احادیث موضوع کا انبار لگ جاتا ہے اور یہاں سے دین کی بنیاد میں متزلزل ہونے لگتی ہے۔

[۲] دوسری برائی یعنی سیاست ہے جس کا آغاز عوام کی خوشنودی سے ہوتا ہے اور انجام لاد بخیت اور جنگل راج پر ہوتا ہے اس برائی میں ہر طبقہ کے افراد بلکہ ہندو مسلم سب شامل ہیں یہ برائی ہر کس ناکس کو ڈس رہی ہے چاہے عوام ہوں یا علماء سب پر اس کا زہر کام کر رہا ہے، یہ جمہوریت، قومیت، وطنیت کے پھن سے سب پر وار کر رہی ہے، دنیا کی اکثریت بلکہ ہر

مذہب اس کی پہیت میں ہے یہ روشن خیالی، مارڈا نرم آز اور روی، پہنی ازم اور مختلف ناموں سے گھر گھر موجود ہے۔ بر صیری کی بھی کوئی جماعت یا کوئی مسک اس کے جراثیم سے بچا ہوا نہیں ہے چاہے دیوبند ہو بریلی ہو جماعت اسلامی یا جمیعۃ العلماء ہو، سب کو فرطائیت، کچھ لوم ایا امریکہ سے ڈرا کر خود ہر ڈین میں بینچے گئی اور ذہنوں پر غلبہ حاصل کر رہی ہے۔ حالانکہ یہ بات بھی صحیح ہے کہ یہ دھمن اپنی طاقت اور تیکنولوジ سے پوری دنیا پر غلبہ پار ہا ہے اور سب کو دہشت گرد گردان رہا ہے اس کا علاج صرف طاقت تیکنولوジ ہے جو ہمیں سیکھنی پڑے گی ورنہ بھمہ یہ کنگال ہو جا نہیں گے۔ ان اللہ لا یغیر ما بقوم حتی یغیر و اما با نفسم

اور اب بر صیر کے مسلمانوں کی صحیح تصور اس طرح ہے۔

مسلمان گھر میں یورپ کی تحریک

مسلمان افکار میں اشترائیت کے دلدادہ

مسلمان رہن سکن میں مشرقی روایات کے گردیدہ

مسلمان مذہب میں علاقوائی رسم

مسلمان سیاست میں جمہوریت پسند

مسلمان عقائد میں اختلاط مسالک

چند بندوں، کچھ تو ہدایت، کچھ اخلاقیات، کچھ جاہلات، کچھ راہبیات، کچھ جو گیا تھے کچھ جاہلی تصویار مسلمانوں کی بندی اسلام میں۔

## علاج

مذہب اسلام کی ترہیج کے لئے ایک لاکھ سے زائد انجیاہ تشریف لائے، آخر میں خاتم الانبیاء، تشریف لائے تاکہ اب یہ قانون صرف علاقوائی نہیں بلکہ انتر نیشنل قانون جاری و ساری کیا جائے اور پھر کر کے دکھایا، یا جیسا کہ حضرت مسیح علیہ السلام جب تشریف لائیں گے ہو گا، ہر موسوں اس عالمی فکر اور مشن کا ایں بھی ہے اور ذمہ دار بھی، لہذا کوشش اسی عالمگیر مشن

کے قیام کی ہوئی چاہئے، اس کا فائدہ کسی علاقہ تک محدود نہ کیا جائے، جب بھی اس حصی مادی یا انسانی وارضی قوانین سے مل کر یا معاہدہ کر کے کام کرنا پڑے تو جیسا کہ خلفاء راشدین نے کیا ان کے نقش قدم پر چلا جائے، مثلا ہر ملک میں ایک خلیفہ کے نمائندہ ہوں، جو سماوی قانون کا ذمہ دار ہو، ہر نمائندہ اسلامی ہر علاقہ کے لوکل یا ارضی قانون کا پورا پورا الحافظ کرتے ہوئے اسلامی قانون کا نفاذ اس کے ماننے والوں پر لا گو کرائے، اور یہ اس کی حکومتی ذمہ داری ہوگی، مسلم عوام کی دو ہری ذمہ داری ہوگی ایک مذہبی ایک اخلاقی، مذہبی قانون کی خلاف درزی پر اس کو خلیفہ وقت کے نمائندہ کی جانب سے سزا ملے گی جس میں علاقائی [یا ارضی] حکومت مکمل تعاون کرے کی جس طرح ہر اس علاقائی قانون کا سماوی قانون تعاون کرے گا جو اسلامی قانون سے متعارض نہ ہو، نیز جزئیات ہر ملک کی مناسبت سے طے کی جاسکتی ہیں، کاش یہ صرف ایک خواب نہ ہو بلکہ حقیقت کے جامہ میں ظہور پذیر ہو اور اسلام جیسے پر اسکن مذہب کو دہشت گردی اور آنگن واد سے تعبیر کیا جانا ختم ہو، و اللہ المستعان۔

دعا ہے ہر جزوی عمل ایک مرکز کے تحت آ جائے، تاکہ طاقت بکھر نہ سکے جس طرح تحریک وہابیت کا ایک روحانی مرکز ہے یعنی قرآن و حدیث اسی طرح ایک فریکلی مرکز بھی ہے ایک ہی قانون ہو جو سرحدوں سے مادراہ ہو، ایک ہی امیر ہو، جو دو طرف نمائندہ ہو اللہ کا بھی اور بندوں کا بھی، تاکہ لیظہرہ علی الدین کلملکا صحیح مظہر سامنے آئے۔

و اللہ المستعان

وسیم قاسمی

۱۱ ستمبر ۲۰۱۳ء، بروز بدھ

حُمَّادِ شَلَّال

مولانا ناہید اختر بخاری  
لی آنیف شدہ آئیں۔

- تجوید القرآن
- تعلیم عربی
- تحسین اور ترجمہ
- ایام ذی الحجه کی سرگرمیاں
- قرآن کیسے پڑھیں؟
- قاعدہ ابتدائی للقرآن
- جنت کی کنجی
- ایک عظیم انسان
- گرتوں اندوز ہے اند
- پاکیزہ محبت
- قرآنی رسم الخط
- رمضان کی دس مخصوصیات
- اسلامی قانون

